
https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


358

Розділ 3

Розділ 3. Національні меншини Галичини 
ХІХ – початку ХХ століття

Іван Монолатій
«ТРУД ЗМАГАНЬ НА УТРИМАННЯ 
НАЦІОНАЛЬНОЇ ТОЖСАМОСТИ»:  
ПОЛЯКИ НА ГАЛИЦЬКИХ ТЕРЕНАХ

Наприкінці XVIII – на початку ХХ ст. в західноукраїнському регіоні 
спостерігається певна динаміка взаємовідносин між основними етнічними спільно-
тами (українцями, поляками, євреями і німцями). На межі пізнього середньовіччя і 
початку модерного часу в Галичині всередині етнічних «контактних зон» активізу-
валися процеси, які привели до утворення нових міжетнічних об’єднань, відбулося 
переструктурування в системі міжетнічних взаємин, змінився характер міжетнічної 
взаємодії. Процеси модернізації в регіоні йшли повільно; суспільство зберігало риси 
традиціоналізму й архаїчности, а міжетнічні взаємини характеризувалися тяглістю 
і відносною стійкістю, адже були зумовлені успадкованою від попередніх поколінь 
системою взаємодії етнічних груп, в якій кожен етнічний елемент займав свою нішу 
і виконував певні функції. 

На динаміку міжетнічних взаємин в Галичині у цей період впливали деякі 
чинники, насамперед геополітичні зміни в Центрально-Східній Європі. Розподіл 
земель колишньої Речі Посполитої наприкінці XVIII ст. призвів до руйнування 
попередніх і встановлення нових державних кордонів. Усі подальші події та про-
цеси були наслідком міжнародної політики щодо етнічних українських земель. 
Анексія західноукраїнського регіону Австрійською імперією спричинила суттєві 
зміни в територіально-адміністративному устрої краю і зміни в усіх сферах жит-
тєдіяльности. Не можна недооцінювати й такий чинник, як «спадщина минулого»: 
впродовж пізнього середньовіччя і модерної доби в досліджуваному регіоні етнічні 
суперечності між українцями, євреями, поляками і німцями визначали етнопсихо-
логічний клімат, хоча й мали латентний характер. Зокрема, фаворитизм польської 
групи провокував приховану роздратованість дискримінованих етнічних спільнот, 
серед них і українців. Заразом існував такий «стримувальний» чинник, як традиції 
міжетнічних взаємин. Українці, євреї, поляки і німці на Галичині мали багаторічний 
досвід спільного мирного проживання в цій частині Центрально-Східної Європи, 



359

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

який ґрунтувався на історично складених звичаях і традиціях. З одного боку, між 
етнічними спільнотами існувала певна дистанція, зумовлена взаємними стереоти-
пами, різнорідністю політичних культур, конфесійної належности і мови. З іншого 
боку, між ними проходила постійна взаємодія, яка ґрунтувалась на домінуванні 
тієї чи тієї групи в певних ділянках життєдіяльности, що сприяло підтриманню 
стабільних міжетнічних відносин. 

Державна та етнічна політика Габсбурґів щодо різних груп населення дослі-
джуваного регіону слугувала каталізатором розвитку міжетнічних взаємин. Значну 
роль у зростанні міжетнічного протистояння відігравали станові, соціальні, про-
фесійні та конфесійні відмінності. Історично склалося так, що соціальна структура 
галицького суспільства значною мірою збігалася з етнічною структурою населення. 
Упродовж досліджуваного історичного часу відбувалися значні кількісні та якісні 
зміни етнічного складу населення. Переміщення населення були стихійними, а 
також їх ініціювали органи державної влади. До цього треба додати і внутрішню 
міграцію – переважно з сільської місцевости в міста і містечка регіону. Сам факт 
міграції, незалежно від того, приводить вона до контактів представників однієї чи 
іншої групи або різних груп (з погляду їхньої культури, етнічности, мови і релігії), 
потрібно розглядати як соціальну проблему, причому як проблему з потенціалом 
конфліктности. Зазвичай потенційно конфліктними є взаємини етнічних спільнот 
за такими ознаками, як «корінне – некорінне» населення, «більшість – меншість», 
«титульне – нетитульне» населення. Зміна суспільно-політичного режиму в західно-
українському регіоні призвела до руйнування наявної і створення нової соціальної 
та етнічної ієрархії. 

Для західноукраїнського регіону в період розбирань Речі Посполитої і становлен-
ня імперії Габсбурґів фронт міжетнічного протистояння проходив в іншій площині. 
Титульне населення – українці – було досить пасивною спільнотою з відносно низьким 
рівнем етнополітичної свідомости. До середини ХІХ ст. основний конфлікт склався 
між двома меншинами – поляками й австрійськими німцями. Вчорашня регіональ-
на еліта – польська група – не витримала культурного шоку, який відчувала не так 
від падіння свого статусу, як від зростання престижности німецько(мовно)ї групи. 
Посттравматичний стрес польської діаспори від втрати державности та впливів у 
суспільстві регіону призвів до зростання етномобілізаційних процесів у середовищі 
поляків і спричинив зниження адекватности прийняття решти етнічних спільнот 
(українців, німців, євреїв), збільшення психо-культурної дистанції. Протистояння 
«поляки – українці і євреї» поглибилося на другому етапі міжетнічної боротьби за 
нове місце в суспільній структурі.

На міжетнічні взаємини суттєвий вплив мала й та обставина, якими кадрами за 
національною ознакою на всіх рівнях був складений апарат управління на Галичині. 
Це слугує орієнтиром у питанні про лідерів і аутсайдерів серед етнічних спільнот, 
визначає суспільний статус, певною мірою «престиж» кожної національности. 
Австрійський режим на початках свого урядування в західноукраїнському регіоні 
ліквідував монополію поляків у сфері місцевого управління, а до складу апарату 



360

Розділ 3

самоврядування ввів представників інших етнічних груп – австрійських німців, 
чехів, почасти євреїв, розширивши в такий спосіб контактну зону, створивши мож-
ливості для зміни характеру міжетнічних взаємин. Однак уже згодом, після 1867 р. і 
включно до 1918 р., за умов фактичного домінування в регіоні, польські чиновники 
знову відновили своє монопольне становище в органах крайової влади і місцевого 
самоврядування. Переважання представників однієї етнічної групи у владних струк-
турах незворотно призводило до зростання відчужености між «високостатусними» 
і «низькостатусними» групами. 

Поляки в структурі населення Галичини. Основна маса поляків, яка прибула 
на західноукраїнські землі в XIV ст., була, по суті, першою організованою хвилею 
еміграції (перші контакти спостерігають тут у ХІІІ ст. через релігійні впливи като-
лицької церкви), однак не надто суттєвою для етнодемографічної структури. З другої 
половини XVI ст. з посиленням влади польської шляхти землі регіону активно за-
селяли вихідці зі східних воєводств Речі Посполитої – Жешувського, Люблінського, 
Келецького, Краківського. В XVII–XVIII ст. до цієї маси польських осадників додалася 
людність з центральних районів Польщі, Мазовії і частково з Мазурського Приозер’я. 
Польські колонії продовжували виникати в різних місцевостях на Галичині включно 
до кінця ХІХ ст.1 

Зауважмо, що в Габсбурзькій монархії найчисельнішою етнічною групою на 
Галичині офіційно вважали поляків. У східній частині коронного краю їх проживало 
приблизно 1,1 млн осіб (22,7%). Територіальне розміщення галицьких поляків було 
досить рівномірне: вони мешкали в усіх повітах, ніде не маючи абсолютної біль-
шости. Найбільшу частку становили у Львові (49,4%) та у підльвівських околицях 
(близько 40%)2. Понад 30% поляки становили в шести повітах, у 16 повітах вони мали 
від 20 до 30%, у 18 повітах – 10–20%, у двох (Калуському і Снятинському) – 5–10% 
і в чотирьох (Косівському, Богородчанському, Печеніжинському, Турківському) – 
менше 5%3.

У 1880 р. поляки в окремих містах становили значну, абсолютну або відносну 
більшість усього населення 19 міст Східної Галичини. Абсолютну більшість серед 
інших національностей вони становили в Самборі – 7 049 осіб, або 51,9% містян. 
Відносну більшість мали в Городку – 40,5% (4 096 осіб), Перемишлі – 43,4% (9 563), 
Ярославі – 41,2% (5 114). В інших містах вони хоч і не мали відносної більшости, та 
за кількістю жителів займали друге місце: в Сяноку – 40,5% (2 073), Коломиї – 25,8% 
(5 951), Станіславові – 30,0% (5 584), Жовкві – 24,5% (1 866), Бродах – 15,6% (3 128), 
Золочеві – 26,6% (2 219), Тернополі – 23,9% (6 170), Бережанах – 34,4% (3 749), 
Бучачі – 19,3% (1 920), Теребовлі – 32,2% (2 068). У Дрогобичі, Стрию, Яворові та 
Сокалі поляки за чисельністю населення займали треті місця. Отже, з усіх 19 міст 
поляки лише в одному становили абсолютну більшість, у трьох – відносну більшість, 
у п’яти – меншість. Загалом же тут поляки становили 29,0%, займаючи друге міс-
це4. Упродовж 1881–1910 рр. кількість поляків зросла – від 72 737 осіб у 1880 р. до 
145 157 осіб у 1910 р., тобто їхнє число майже подвоїлося. Загальна питома вага по-
ляків у 19 містах підвищилася в середньому за цей час з 29% до 35,5% (145 157 осіб)5. 



361

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

Згідно з розмовною мовою, поляки на Галичині домінували: від 51,5% у 1880 р. до 
58,5% у 1910 р.6, хоча на початку ХХ ст. у 43 містах східної частини Галичини їх 
було заледве 35,3% (237 836 осіб), зокрема, у 24 містах з населенням понад 5 тис. 
осіб – 25,4% (43 386 осіб)7. 

Позаяк етнічна структура населення східногалицьких міст і містечок була 
досить-таки складною, сюди додавалося й те, що в сільській місцевості проживала 
більшість великих землевласників, 82% з яких належали до польських шляхетських 
родів. Поляки володіли 78,8% земель так званої «табулярної власности»8. Польські 
аристократичні родини Потоцьких, Лянцкоронських, Бадені та інших володіли ве-
личезними латифундіями, розкиданими в різних повітах поблизу десятків сіл. Так, 
Карлові Лянцкоронському в Чортківському повіті належало 14 маєтків загальною 
площею 14 347 моргів, графам Потоцьким у Бережанському повіті належали володін-
ня в 37 селах, граф Баворовський у Копичинцях Гусятинського повіту мав у своєму 
володінні 5 358 моргів, графу Фрідріхові Ржищевському в Богородчанському повіті 
належало дев’ять фільварків і ліс у районі чотирьох сіл, барон Йоан Лібик володів 
маєтками в 17 селах того ж повіту, а Стефан Бадені в Бучацькому повіті посідав має-
ток у 4500 моргів. У 1914–1915 рр. тільки у 12 повітах Тернопільщини налічувалося 
552 поміщицькі маєтки, які належали полякам9. 

Великі землевласники нерідко вкладали свої кошти в переробну промисловість, 
зокрема у млинарство й горілчаний промисел. На 1910 р. у Галичині існувало 
2 067 млинів, 90% з яких належали полякам10. Зазвичай кожен поміщик, який мав 
понад 400 моргів землі, був власником принаймні одного млина. В руках польської 
шляхти і магнатерії концентрувалося і 84% лісів краю, які щороку приносили 
45  млн корон доходу. Найбільші деревообробні підприємства належали австрій-
ським баронам Попперові і Лібігові, а також польському графові Цінському, родині 
Потоцьких, іншим польським або сполонізованим шляхетським родам11. Важливим 
джерелом доходів польського бізнесу залишалося гуральництво. Найбільше таких 
підприємств працювало в селах Павлівці, Кам’янці-Волоській, Підбужжі, а їхніми 
власниками були графи Вільгельм Семінський-Левицький, Владислав Борковський 
і князь Адам Сапіга. Найбільше гуралень було сконцентровано в повітах з великими 
земельними латифундіями: Сокальському (47), Бродівському (30), Кам’янецькому 
(30), Бучацькому (30), Підгаєцькому (27), Тернопільському (27) та ін.11 Значні при-
бутки в цій галузі отримували графи Альфред Потоцький, Станіслав Тарнавський, 
барон Ґец-Окоцімський та ін.12 

Щоправда, аналогічно, як і селяни-українці, поляки-аграрії потерпали від не-
стачі землі. Адже левова частка зайнятости на Галичині припадала саме на сільське 
господарство: зі 100 працівників тут було 80 поляків і 94 українці13. Менше ніж 0,5 
млн селянських господарств краю (95%) мали земельні наділи розміром до 5 га або 
взагалі їх не мали14. Власники таких наділів не могли вижити ані самі, ані з родинами 
навіть у врожайні роки. Для цього вони були змушені працювати поденно чи ж емі-
грувати за кордон. Інші через брак землі ставали жертвами пауперизації. Впродовж 
1880–1910 рр. з Галичини емігрувало понад 605 тис. поляків (за іншими даними між 



362

Розділ 3

1880 і 1914  рр. з провінції виїхало близько 500 тис. польських селян)15. Унаслідок 
цього з 1880-х років деякі польські політики і громадські діячі Габсбурзької монархії 
пропонували розробити окрему програму захисту поляків від чимраз більшої капіта-
лізації життя. Пропонували викуповувати землі у збанкрутілих власників-поляків і 
продавати їх польським селянам за найнижчою ціною. Парцеляція – поділ державних, 
понаднормової частини поміщицьких земельних володінь тощо – принесла користь 
передусім полякам. Так, між 1880 і 1914 рр. продали 200 тис. га, з них українським 
селянам продали тільки 30 тис. га, решту – польським селянам. Якщо в 1873–1889 рр. 
відбулося 36 549 аукціонів середніх селянських наділів, то в 1909 р. – 729 карликових 
господарств (менше ніж 1 га)16. Парцеляція землі польським осадникам разом із зло-
вживаннями місцевих адміністрацій, які перебували в руках поляків, і дискримінацією 
українців призводила до загострення українсько-польських відносин у регіоні17. 

Головні ознаки соціальної структури поляків у Галичині окреслювала сфера 
професійних груп зайнятости. Статистика цього питання досить різна, що значно 
утруднює більш-менш об’єктивні підрахунки. У 1908 р., згідно з мовною ознакою, у 
відсотковому відношенні з-поміж поляків, українців та євреїв поляків налічувалося 
59,7% землеробів, 12,8% промислових робітників/ремісників, 7,7% торговців, 8,6% 
наймитів, 3,8 службовців, військових 1,9% та 5,5% пенсіонерів, осіб без занять і при-
слуги18. Натомість 1910 р. носіями польської мови на Галичині зафіксували 49,1% 
землеробів/лісівників, 84,3% промисловців/ремісників, 89% торговців/транспортни-
ків, 81,2% працівників суспільної служби і вільних професій, 39,5% військовослуж-
бовців, 74,4% осіб без професії19. 

Незважаючи на це, упродовж другої половини ХІХ – на початку ХХ ст. на перше 
місце у свідомості поляків краю виступили не ознаки соціальної нерівности, а ідеї 
національної єдности. Шукаючи пояснення, чому польський елемент у Галичині, 
особливо в містах, значно сильніший від українського, газета «Діло» писала: 
«Серед них [поляків. – І. М.] безперечно сильніше почуття народної солідарности, 
амбіції, свідомости сили і средств, тай загалом національна свідомість і відпо-
рність, як у нас. У них також і ті стани, на яких основується гегемонія по містах, 
сильніші і чисельніші від наших. У них врешті політична і культурна сила, яка вже 
сама собою є доданим чинником для розвитку їх промислу і торгівлі»20. Саме тому 
галицькі українці називали поляків на Галичині «неограниченими керманичами 
краю», закидаючи їм хизування громадсько-територіальною ідентичністю, демон-
страцію до готовности формування громадянської єдности в межах дуалістичної 
монархії. «Поляки ідуть під лад правительству і заявляють при кожній нагоді у 
Відни свою льояльність державну і династичну більше як корінно-австрійські 
краї»21. Саме в такій площині й відбувається постання політичних акторів поля-
ків на Галичині – реакція на актуальні для спільноти проблеми й превалювання 
етногрупових інтересів.

Партійно-політична структуризація поляків на Галичині: виклики для 
«чужих». У реаліях галицького суспільства інституалізація та діяльність етніч-
них політичних партій виконували функцію своєрідного індикатора політизації 



363

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

етнічностей і усталення/превалювання етнополітичної свідомости. Для фігурантів 
міжгрупового інтеракціонізму цей час середини ХІХ – початку ХХ ст. став добою 
етнічного відродження, коли вони, згідно з відомою концепцією Мірослава Гроха, 
пройшли період патріотичної агітації (який спонукав до поступового усталення ет-
нічної свідомости) та формування масових рухів. Зокрема, у програмі Стронніцтва 
народово-демократичного (СНД) (ендеків чи вшехполяків), виданій 1897 р. у Львові, 
стверджувалося, що «народ польський, без огляду на поділ політичний, має свідо-
мість своєї єдности, свої інтереси загальнонаціональні, окремі від інтересів інших 
народів, тобто є в повному значенні того слова народом, здатним до спільного і не-
залежного існування політичного»22. Партійні лідери популяризували ідеї етнічної 
єдности поляків, спільности інтересів членів групи, захист права на відродження 
власної держави. Однак більшість польських партій після поразок революції 1848 р. 
та повстання 1863–1864 рр. тривалий час обмежувала свої політичні вимоги авто-
номістськими гаслами23. 

Як приклад – програма окремої «Демократично-народової партії для австрійської 
Польщі», створеної 1905 р. у Львові, яка актуалізувала мету об’єднання членів групи 
на платформі етнічних цінностей. Висхідним пунктом вона проголошувала єдність 
польського народу та право поляків на незалежне політичне буття. Метою партії 
було домагатися для польської суспільности в Австрійській державі «якнайбільшої 
самостійности політичної, культурної та господарської», поступового розширення 
автономії Галичини, а також безумовного збереження за польським елементом ви-
рішальної більшости в сеймі і парламентській репрезентації краю, розширення прав 
польської мови та культури в Галичині, Сілезії і на Буковині24. 

Значну політичну перевагу й тривалу традицію мав консервативний напрям 
галицько-польського політикуму. Однак політичне угруповання, яке називалось 
«Партія консерваторів», насправді було певною суспільно-політичною течією, аніж 
партією сучасного типу. Східногалицькі консерватори, так звані подоляки, прагнули 
зберегти відсталу суспільну структуру, мотивуючи це захистом польського «стану 
володіння» перед українськими селянами. Представники цієї етнічної структури 
ніколи не були прихильниками співпраці з українцями, оскільки вважали останніх 
загрозою для своїх насамперед економічних, а пізніше й культурно-політичних 
інтересів25. Примат захисту етногрупових інтересів польського населення до-
сліджуваного хронотопу превалював у діяльності «Стражі польської»26. Так і не 
зміг оформитися в потужну політичну силу в Галичині польський ліберальний 
(демократичний) рух. У серпні 1900 р. ліберали заснували у Львові Польську де-
мократичну партію, а радикальніша група демократів у 1911 р. створила Польську 
поступову партію. Утім, обидві партії відігравали незначну роль у політичному 
житті провінції27.

Важливим був і лівий сегмент польських політичних партій. Організаційне 
оформлення соціал-демократії в Галичині було започатковане утворенням у листо-
паді 1890 р. у Львові Галицької робітничої партії (ГРП), яку після першого з’їзду в 
1892 р. перейменували на Соціал-демократичну партію Галичини (з 1893 р. – і Сілезії) 



364

Розділ 3

(СДПГіС)28. Не можна назвати її суто польською за складом, адже вона об’єднувала 
у своїх лавах і українських, і єврейських робітників краю, засвідчуючи примат кла-
сового над етнічним. Однак в умовах поліетнічного регіону, невирішености україн-
ського, польського та єврейського національних питань перед соціал-демократичною 
партією відразу постала й національна проблема. На першому публічному виступі 
партії заявляли: «ми, належачи до Соціал-демократичної партії, є поляками, і тільки 
бездумне патріотництво може нам в тому відношенні робити закиди»29. Польський 
національний характер партії ставав дедалі виразнішим упродовж 90-х років ХІХ ст. 
Загострення відносин між польською та українською соціал-демократіями і розкол 
1911 р. призвели до того, що українські соціал-демократи 1912 р. стверджували, що 
«не існує в світі більш націоналістичної соціалістичної партії, ніж польська соціал-
демократія Галичини»30. 

Зауважмо: поразка 1860-х років, з одного боку, остаточно засвідчила крах політики 
«трилоялізму» (до учасників розборів Речі Посполитої в надії отримати деякі поступ-
ки), а з іншого – початок активної пропаганди форм польської етнічної свідомости 
для забезпечення політичних цілей, а отже, поширення доктрини етнонаціоналізму. 
Приблизно з цього часу в свідомості етнічних активістів усталилось переконання, що 
їхній народ має невідчужуване право на контроль над своєю долею. Проілюструймо 
це твердження на прикладі діяльности політичних інститутів, які артикулювали 
ідеали національної боротьби – у спектрі польських правих і лівих етнічних партій 
на Галичині. 

Одним із найпослідовніших апологетів власної концепції розв’язання проблеми 
етнічности на Галичині стала польська національна демократія. Сповідувані ендеками 
варіанти стратегії щодо «інших» визначалися дилемою (не)визнання їх етнічностя-
ми31, а також демонстрацією одностайности у трактуванні міжетнічних суперечностей 
як суспільної константи. Заперечення націонал-демократами самобутности тих чи тих 
спільнот означало ставку СНД на їхню етнічну асиміляцію. У стосунках, скажімо, з 
українцями очільники польської націонал-демократії сповідували принципи етнічного 
егоїзму, солідаризму й зовнішньої експансії. В ідеології СНД набула політичної форми 
ідея войовничого колоніального культуртреґерства та католицького прозелітизму, а 
програма ендеків однозначно і безкомпромісно проголошувала стратегію тотальної 
війни з усіма виявами українства. Тим паче, що польські праві не визнавали існу-
вання українського народу, вважаючи його окресленням належности до політичної 
партії, створеної австрійцями для поборювання польського визвольного руху32. У 
«Міркуваннях сучасного поляка» (1905) духовний батько модерного польського 
етнонаціоналізму Р. Дмовський писав: «Задля нашого національного майбутнього 
у стосунках із русинами необхідна одна із двох речей: 1) або щоб усі вони, чи при-
наймні частина з них, стали, наскільки можливо, поляками; 2) або щоб вони стали 
самосутнім, міцним руським народом, здатним боронити свою самостійність не 
лише від нас, але й від москалів. Якщо русинам судилося стати поляками, то треба 
їх полонізувати, якщо ж їм судилося стати самосутнім, здатним до життя й боротьби 
руським народом, треба примусити їх гартуватися у вогні боротьби»33.



365

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

Загалом польський етнонаціоналізм ендецького штибу – прикметна ознака, яка 
суттєво відрізняла праву ідеологію від інших польських політичних таборів. Ідеал 
ендеків – практика примусової етнічної асиміляції, до якої вдавалися Російська й 
Німецька імперії. Знаковий компонент стратегії ендеків – її інкорпораційна доктрина, 
що полягала в завданні включення Галичини в майбутню Польську державу. Тому в 
архітектоніці етнонаціоналізму польської етнічної групи знаковим став «львівський» 
загальнопольський з’їзд політиків 1903 р. Його прихована мета – відновлення поль-
ської державности, а отже, як заклики до дії – легальні заяви про нерозривну єдність 
розділених польських земель та проголошення Галичини «польським П’ємонтом». 
Підсумком з’їзду стало зближення польських консерваторів (подоляків), націонал-
демократів і людовців34. 

Польський етнонаціоналізм, який сформувався як симбіоз цінностей етнічности 
й католицизму, був репрезентований і Католицько-людовою партією, що утворилася 
1908 р. на ґрунті зближення з ендеками. У практичній політиці ця політична сила, 
поєднуючи клерикальні й націоналістичні гасла, реалізовувала принципи профспілки 
католицьких товариств ремісників і робітників35. Вимогами забезпечення «національ-
ної оборони» проти галицьких українців були позначені й спроби консолідування 
польського консервативного напряму. Його еволюція на Галичині привела до утво-
рення 1906 р. «Союзу національної праці», а наступного року – Партії національної 
правиці. В лоні останньої, яка фактично була партією західногалицьких консервато-
рів, визріли дві фракції – автономістів та центристів, які, незважаючи на внутрішні 
розбіжності, тісно взаємодіяли з націонал-демократами36. 

У загальних рисах аналогічною була й діяльність координаційного комітету 
польських партій – «Рада Народова» (1906) – виборчого об’єднання, до якого 
ввійшли представники урядових консервативних кіл на чолі з намісником, цен-
тристської опозиції як блок демократів і людовців, а також ендеків. Метою РН була 
«оборона національних інтересів» і насамперед «впровадження якнайбільшого 
числа послів, приналежних до національного табору, без огляду на різницю їх 
політичних поглядів»37.

Потужним артикулятором польського етнонаціоналізму лівих у досліджуваному 
хронотопі залишався людовий рух – Стронніцтво людове (Народна партія), ПСЛ. 
Його речники висунули принцип солідарности всіх польських партій у національному 
питанні (загальні збори людовців у Тарнуві 1896 р.), домагалися надання Галичині 
статусу автономії в межах дуалістичної імперії, аналогічного до положення Угорщини 
(партійна програма 1901 р.), заявляли про потребу етнічної самооборони польського 
народу (з’їзд ПСЛ у Жешуві 1903 р.)38. 

Соціал-демократи, репрезентовані Польською соціал-демократичною партією 
(ППСД) (VI з’їзд 1899 р. у Кракові, VIII з’їзд 1903 р. в Перемишлі), артикулювали 
етнонаціоналістичні настрої серед польської суспільности, розглядаючи всю Галичину 
як польський регіон з українською меншістю, а тому їхні погляди кардинально не 
відрізнялися від позицій інших етнічних партій. Зголосившись підтримати ідею роз-
ширення автономії краю, партійні лідери навесні 1906 р. застерігали, що це можливе 



366

Розділ 3

тільки у разі, якщо Галичина в перспективі буде зародком відновлюваної польської 
державности39. 

Питомий компонент польського етнонаціоналізму становили ідеологічні за-
сади інших етнічних партій і громадських організацій, які інституціоналізувалися 
на західноукраїнських землях у кінці ХІХ – на початку ХХ ст. Зокрема, програма 
Польської демократичної партії, утвореної в серпні 1900 р. у Львові, зводилася до 
оборони «польськости»; з 1911 р. аналогічною була й діяльність Польської посту-
пової партії40. Про поєднання «охоронного» націоналізму та іредентистських цілей 
польської етнічної групи свідчить діяльність філій товариств «Страж польська» і 
«Ліґа польська»41. Вони акумулювали громадські сили галицьких поляків на за-
хист самости групи, а також їхню етнополітичну мобілізацію. Це було ще одним 
доказом примату етнічного над іншими типами ідентичности в групових настроях 
поляків в умовах, сказати б, прелюдії битви етнонаціоналізмів на західноукраїн-
ських землях у ХХ ст. 

Як бачимо, імпульсом до активізації поляків на Галичині була щораз більша 
активність основного ядра їхнього етносу. Етнополітична поведінка галицьких по-
ляків була співзвучна участі в іредентистському русі, а тому так званий галицький 
досвід відіграв важливу роль у підготовці поляків до їхнього незалежницького ста-
тусу42. Уявлення про Галичину як складову своєї етнічної батьківщини викликало 
прагнення включити їх до складу відродженої Речі Посполитої. Відтак сигналом 
до відродження всіх форм польської національної свідомости було проголошення 
автономії Галичини внаслідок неформальної угоди польських політичних еліт з 
офіційним Віднем про підтримку останнього в реформуванні Габсбурзької монархії. 
Така домовленість, з одного боку, мала обмежений характер, а з іншого – фактич-
но закріпила польське політичне домінування на Галичині43. Здобувши в 1867 р. 
«плацдарм» для державного відродження на Галичині, поляки щодо монархії 
Габсбурґів дотримувалися стратегії опортунізму, що зводилася до взаємної полі-
тики лоялізму44. Та найголовнішим і певною мірою найпарадоксальнішим було те, 
що відтепер поляки керували іншою нацією (українцями), перебуваючи водночас 
такими самими суб’єктами конституції дуалістичної імперії45. Українські політики 
1912 р. зауважували, що «в дійсности польської держави нема, а є тільки держава 
австрийська, якої конституция признає всі народи рівноправними. … Свобода 
польського народу не може бути неволею українського народу, польський Піємонт 
в Галичині не може бути продовженєм польської Річи посполитої… український 
нарід мусить мати ту повноту прав, яка на основі австрийської конституції належить 
ся рівноправному народови»46. 

Етноконфесійний чинник конструювання ідентичности поляків на Галичині. 
Досліджуваний період був часом формування незмінного кола асоціацій національно-
го характеру поляків – християнських вартостей, передусім типово польського ґатунку 
католицької релігійности (з якою часом пов’язують формулу «твердиня християн-
ства»), сарматизму, польської національної манії величі, романтизму, позитивізму, 
а понад усе – певної моделі історії та кола літературних текстів47. Незважаючи на 



367

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

зростання національного самоусвідомлення українців на Галичині, переконання по-
ляків, що українці не здатні до незалежности, прогресувало. Речниками такого погляду 
були, зокрема, народні демократи, які мали дедалі більший вплив на крайове сус-
пільство, а також консерватори, об’єднані в групі так званих Подоляків. Розв’язання 
польсько-українського конфлікту, на їхню думку, виражала максима «Gente Ruthenus 
natione Polonus», яку від другої половини ХІХ ст. українці розглядали як вираження 
ворожої їм полонізації48. 

Подоляки гостро реагували на все більші вимоги українського руху, який мав ви-
разно народницьке забарвлення, його намагання самостійно бути речником народу 
і відмовляти в цьому праві місцевій шляхті, яка почувалася «трохи русинами», а 
решта була польського походження. Прикладом може бути виступ А. Голеєвського в 
Галицькому крайовому сеймі у жовтні 1889 р. Звертаючись до українських послів, 
він зауважив: «не знаю, чи ви тут чужі, чи ми. Бо хто ж вам поставив церкву святого 
Юра, хто ставив церкви, якщо не ми, руська шляхта? Хто ж, якщо не ми, хто зараз 
признаємося до ширшої вітчизни, до Польщі… Ми тут віддавна, не як рущизна на-
пливова, бо вона виникла тільки після 1848 р.»49

Як відомо, прикладів політичних і громадських речників такої максими було 
чимало, серед інших – польський магнат, відомий меценат, учений-природознавець 
і громадський діяч, граф Володимир Дідушицький (1825–1899), життя і діяльність 
якого творять цілу епоху в історії підавстрійської Галичини. Відомий історичний 
факт: у 1848 р. граф просив єпископа Г. Яхимовича дозволу на перехід з латинського 
на грецький обряд. Усвідомлюючи своє руське походження, В. Дідушицький, як і 
більшість історичної аристократії у складі спільної українсько-польської секції від 
Галичини на Слов’янському конгресі у Празі, записався в його документах як русин, 
а також вів переговори «по руськи». Це не завадило йому взяти участь в організації 
Січневого повстання50. 

Зауважмо: процес перетворення міфу «етнічного русина національного поляка» 
на стереотип віддзеркалює його еволюція. По-перше, цей різновид свідомости був 
не індивідуальним виявом якоїсь спеціально «зрадницької» чи «угодовської» позиції, 
а цілком масовим явищем серед української шляхти «поунійних поколінь» (після 
укладення Берестейської церковної унії 1596 р.), тобто орієнтовно вже з другого – 
третього десятиліть XVII ст. По-друге, цей міф/стереотип менш за все належить до 
дилем морального змісту, в основі його лежить соціальний компроміс з територіально-
національним патріотизмом (мова й віра предків, відданість «старовині», сентимент 
до рідних місць і ширше – до «нашої Руси») та патріотизмом політичним, який 
ґрунтувався на належності до політичного організму – держави, якій шляхтич (неза-
лежно від того, чи вона персоніфікувалася в особі володаря, чи виступала в новітній 
абстрактній іпостасі) був зобов’язаний служити вірою і правдою51. 

Ще у 40–50-х роках ХІХ ст. сфера етноконфесійних відносин стала дзеркалом 
суперечностей, які чітко простежувалися в українсько-польському ракурсі. Так, 
під час «Весни народів» ієрархія греко-католицької церкви неприхильно зустріла 
саму революцію, не підтримала її ідей і залишалася у фарватері урядової політики, 



368

Розділ 3

чинячи опір польським діячам, які намагалися залучити руське духівництво та його 
паству до реалізації своєї мети – відбудови «історичної Польщі»52. Водночас серед 
різних чинників, які провокували напруження в міжконфесійних і міжцерковних 
стосунках, найсуттєвішу роль відіграв польський етнонаціоналізм. В баченні його 
представників першість римо-католицької церкви була незаперечною, однак в образі 
«поляка-католика» етнічне мало домінувати над клерикальним53. Сюди ж додавалося 
твердження про польські етнічні землі як про крайній рубіж західної (латинської) 
цивілізації. А що воно виконало роль одного з компонентів польського колективного 
милування (І. Берлін54), очевидними були претензії на цивілізаційну місію, яку римо-
католицька церква закріпила за собою. Тому такі міфологеми, зрозуміло, ставали на 
заваді толерантному співіснуванню з «чужими». 

Суттєвий приклад – конкордат (угода) між римо- та греко-католицькою ієрархією 
про співжиття вірян двох обрядів та їхніх ієрархій у Галицькій церковній провінції. 
Вперше про таку домовленість заговорили в 1853 р., а вже через десять років її за-
твердив папа Пій ІХ декретом конгрегації de propaganda fide від 17 липня 1863 р. В 
жовтні того ж року конкордат проголосили як міжобрядове порозуміння поляків і 
українців у Галичині55. 

Зауважмо: довгі десятиліття по тому угода 1863 р. для політичних акторів поляків 
залишалася, як згадував С. Ґломбінський, «символом фактичної незгоди», а також 
колізією етнічних і державних інтересів їхньої групи, політикою Ватикану, який 
нібито схвалював «конфесійний сепаратизм» передусім з боку українців56. А що по-
ложення угоди мали важливе значення для стабілізації відносин між Римо- і Греко-
Католицькою Церквами, зокрема щодо гарантій обом обрядам у Галичині їхньої кіль-
кісної незмінности, територіальної непорушности та сакраментальної тотожности, то 
домовленості 1863 р. регламентували співжиття двох народів і двох обрядів на одній 
канонічній території Галичині57. З іншого боку, міжцерковна угода стала своєрідним 
стимуляційним чинником для активізації Римо-Католицької Церкви в здійсненні ролі 
форпосту польськости на Галичині, конструювання її ідентичностей.

Спроби реалізації положень конкордату 1863 р. визначили нові тенденції в між-
церковному та міжконфесійному діалозі, адже в контексті «цивілізаційного підходу» 
йдеться про зіткнення цінностей, яке контрастніше простежується у фокусі взаємин 
двох християнських конфесій. Саме в такому дискурсі прочитується міжетнічна 
дистанція між римо- і греко-католиками, яка й провокувала латентний етноконфе-
сійний конфлікт. Його значущим компонентом стала проблема прозелітизму, запро-
грамована конкуренцією християнських церков на Галичині. Наприклад, численні 
закиди в прозелітизмі з боку греко-католиків містилися в публікаціях репрезентантів 
польського варіанта римо-католицизму: «не можна навіть дивуватися, що польські 
селяни, не маючи поблизу костьолу, зтероризовані Русинами, йдуть на спокуси з 
боку грецьких [греко-католицьких. – І. М.] парохів»58. Як один із численних доказів 
цього наводився факт «навернення» в греко-католицизм 86 осіб римо-католицького 
визнання з с. Бущі Бережанського повіту. Щоправда, довший час замовчували відпо-
відь львівського греко-католицького митрополита на скаргу ксьондза Крайнського 



369

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

– вимогу негайно повернути «украдені овечки» римо-католикам. Греко-католикам 
закидали примушування до виховання дітей з мішаних українсько-польських 
шлюбів (15% від їхньої загальної кількости) в одному обряді. Такі шлюби Греко-
Католицька Церква нібито використовувала в «гонитві за латинськими душами» 
не тільки з релігійного запалу, але й з матеріальних міркувань – для поліпшення 
стану зубожілих родин59. А що йшлося про «поляків греко-католицького обряду», 
які становили, скажімо, в 1910 р. 6,9% на Галичині супроти 97% римо- і вірмено-
католиків (додаймо й те, що в 1890 р. у Львівській церковній провінції, яка обі-
ймала східну і західну частини Галичини, налічувалося 5 785 776 католиків, серед 
них 2 751 462 католиків з єпархій «грецького обряду»)60, зрозумілим є змагальний 
характер співіснування культурних підсистем, зумовлений конкуренцією «своїх» 
і «чужих» у духовній сфері. 

Оскільки почуття етнічної належности зазвичай пов’язували з конфесійною на-
лежністю і/або мовою повсякденного спілкування, то, приміром, русофільська газета 
«Русская правда» закликала українських селян розрізняти свою етнічну й конфесійну 
належність. Власне під час перепису 1911 р. остання й стала об’єктом статистичних 
спекуляцій з боку так званих «латинських прозелітів»: «З нагоди народного перепису 
виявилося, що дуже багатьом православним руським мужикам ще не ясно, яку віру 
вони сповідують і яка різниця між вірою і народністю. Цю темноту руського народу в 
справах віри і народности використовують з двох сторін: з одного боку деякі волохи, 
а з іншого латинники-уніати. Волохи називають православну віру “волоською” і тим 
навмисно туманять наших руських мужиків, говорячи їм, що вони повинні називати 
себе волохами, коли вони “волоської” віри; а латинники-уніати повторюють те саме, 
розтлумачуючи руським мужикам, що вони як руські люди не повинні признаватися 
до “волоської” віри»61.

Зауважмо: характер етноконфесійних стосунків не в останню чергу залежав від по-
зиції представників вищої церковної ієрархії. Показовими є наголоси А. Шептицького 
в його пастирському листі від 16 травня 1904 р. «До поляків греко-католицького об-
ряду». В ньому фігурують твердження про згубний вплив прозелітизму і заборона 
самовільного переходу на інший обряд: «Зміна обряду є зрадою свого законного 
пастиря і занехаянням звичаїв традиції предків. Не годиться порушувати обряд з 
матеріальних причин. … зміна обряду, оголошена у старостві, не може бути прийня-
та церковною владою, бо така не буде законною і правдивою. Віруючі, навіть якщо 
вони змінили обряд, не перестають бути підданими духовної влади свого законного 
пастиря»62. Такі твердження завершуються закликом єдности віри і братерства «всіх 
людей християнської віри». 

Незважаючи на це, на рівні нижчого духовенства траплялися спроби римо-
католицького духівництва «переманювання» дітей греко-католиків в інший об-
ряд. Такий випадок трапився під час уроку релігії в народній школі с. Заріччя 
19 травня 1910 р. Дев’ять свідків – учні місцевої школи – засвідчили спробу 
пароха Солотвина ксьондза Юзефа Ярека вмовити Анну Волчанську (яка готу-
валася до першого причастя) перейти в римо-католицький обряд, а коли вона 



370

Розділ 3

відмовилася й проказувала молитву українською мовою – застосував до учениці 
грубу фізичну силу63. 

Однак, на нашу думку, немає підстав стверджувати, що саме релігія відігравала 
роль головного каталізатора конфліктної взаємодії в конструюванні ідентичностей 
поляків на Галичині. Зазвичай конфлікти зростали на ґрунті етнічного протистояння 
в політичній царині, а релігійний чинник слугував додатковим каталізатором. А якщо 
виходити з відмінностей конфлікту інтересів і конфлікту цінностей, то, ймовірно, мож-
на виокремити два великі класи етнічних конфліктів. В основі першого були супер-
ечності між християнськими спільнотами в Галичині (українцями-греко-католиками 
і поляками-римо-католиками), які належали до одного цивілізаційного ареалу, тому 
тут йдеться про конфлікт інтересів представників різних етнічних груп. У другому 
ж йдеться про зіткнення етнічних спільнот, які належать до різних цивілізацій, і, 
відповідно, це був, радше, конфлікт цінностей. 

Отже, в етнонаціональній та етносоціальній структурі населення Галичини значну 
частку становили поляки, які були ремісниками, купцями, робітниками, представника-
ми вільних професій і чиновниками. Після розборів Речі Посполитої наприкінці XVIII 
і упродовж ХІХ – початку ХХ ст. польсько-українські стосунки трансформувалися у 
стосунки двох етнічних груп у складі Австрійської імперії. Однак на питомо україн-
ських землях вони таки набули форми стосунків між двома станами – шляхетсько-
польським та селянсько-українським, зрештою вони і стали тією новою парадигмою. 
Адже на той час уже більшість української шляхти була культурно полонізована, а 
тому навіть корінні українські роди сприймалися як польські. Польська та українська 
нижчі верстви (власне етнічна товща) не мали такого широкого фронту економічного, 
культурного і політичного контакту, який сторони часто сприймали й організовували 
як конфлікт. А тому моделлю польсько-українського співіснування на той період стало 
селянсько-панське протистояння. Цю ворожнечу важко назвати етнічним протисто-
янням, оскільки більшість шляхти, попри те, що вона була культурно полонізована 
й окатоличена (тоді це були синоніми), не відчувала себе «чужою» на землі своїх 
предків і навіть була патріотично «проукраїнськи» (щоправда, в територіальному 
сенсі) налаштована. 

Як наслідок сформувався стереотип, який ґрунтувався на тривалому протибор-
стві української і польської спільнот, в основі якого лежав соціальний конфлікт між 
поміщиками-селянами й українськими селянами. Не менш важливу роль відігравав 
міф про польську модель католицизму як форпосту християнства проти варварства, 
до якого відносили не тільки православ’я, але й уніатство. 

Основні складники такої політичної доктрини, яка виникла ще в XVI–XVII ст., 
а у XVIII – на початку ХХ ст. трансформувалася в масову свідомість політичних 
класів, криються у трьох чинниках. По-перше, це територіальний експансіонізм, 
спрямований на схід, метою якого було встановити «вогнем і мечем» панування 
Польщі «від моря до моря»; по-друге, специфічна польська модель латинського ка-
толицизму, яка нехтувала існуванням на схід від польської етнографічної території 
інших форм християнства, зокрема, пов’язаного з Папським престолом католицтва 



371

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

греко-візантійського обряду; по-третє, специфічний різновид расизму – сарматизм, 
згідно з яким польська еліта походить не зі слов’янського середовища, а від іранської 
(сарматської) аристократії. Історична безпідставність сарматизму була очевидною, 
тому він трансформувався в концепцію вибраного шляхетського народу, народу панів, 
покликаного керувати пасивними масами.

Наприкінці XIX – на початку XX ст. почала працювати міфологема чи конструкт 
етносу як надцінної єдности, яка чи не єдина (бо вже давно була забута міфологема 
монарха, суверена, а в деяких народів навіть і спільного Бога) втілює і реалізовує 
сподівання кожної окремої одиниці. Поза цим вона вже не може реалізуватися. Почав 
абсолютизуватися колективізм, який за головний згуртувальний принцип обрав 
саме мовно-культурний чинник. Відповідно трансформуються і польсько-українські 
стосунки – вони стають спочатку параміжетнічними, а потім власне міжетнічними, 
тобто закоріненими не тільки в стереотипах масової свідомости. На цій парадигмі 
вони вибудовуються від середини XIX ст. аж до сьогодні.

 
1.����������������������������������������������������������������������������� Макарчук С. Этносоциальное развитие и национальные отношения на западноукра-

инских землях в период империализма. Львов, 1983. С. 39; Monolatii I. Metropolia versus 
peripheria. Studia nad etno- i geopolityką dawnych Kresów Wschodnich I Rzeczypospolitej na 
przełomie XIX i XX wieku. Piotrków Trybunalski, 2015. S. 167.

2. Дністрянський М. Етнополітична географія України: проблеми теорії, методології, 
практики. Львів: Літопис; Видавничий центр ЛНУ імені Івана Франка, 2006. С. 143; 
Monołatij I. Viribus Unitis? Dylematy (współ)istnenia narodów Galicji Habsburskiej. Lublin, 2013. 
S. 106–139.

3. Макарчук С. Этносоциальное развитие… С. 38.
4. Драк М. Східна Галичина: національний склад населення міст та містечок (1880–

1910 рр.): матеріали V конгресу Міжнародної асоціації україністів. Історія: зб. наук. статей. 
Чернівці, 2004. Ч. 2. С. 278.

5. Там само. С. 280.
6. Монолатій І. Разом, але майже окремо. Взаємодія етнополітичних акторів на 

західноукраїнських землях у 1867–1914 рр. Івано-Франківськ, 2010. С. 121, табл. 6.
7. Там само. С. 446, табл. 27.
8. Вітенко М., Монолатій І. Соціально-економічний аспект польсько-українських відносин 

у Галичині в 1867–1914 рр. та ідея незалежності України. Галичина. Івано-Франківськ, 2008. 
№ 14. С. 135–141.

9. Макарчук С. Этносоциальное развитие… С. 44.
10. Свєжинський П. В. Аграрні відносини на Західній Україні в кінці ХІХ – на початку 

ХХ ст. Львів, 1966. С. 90.
11. Данило Журавель. Як наша земля стає ненаша. Львів [б. р. в.]. С. 16.
12. Савчук Б. Корчма: антиалкогольна політика і рух тверезості в Західній Україні у ХІХ – 

30-х роках ХХ ст. Івано-Франківськ, 2001. С. 56; Хонігсман Я. Соціальна структура населення 
Галичини на початку ХХ ст. Українське слов’янознавство: республ. міжвід. наук. зб. Львів, 
1972. Вип. 6: Історія зарубіжних слов’ян. С. 71.

13. Batowski H. Die Polen. Die Habsburgermonarchie 1848–1918. Im Auftrag der Kommis-
sion für die Geschichte der Österreichisch-Ungarischen Monarchie (1848–1918) / herausgegeben 



372

Розділ 3

von A. Wandruszka und P. Urbanitsch. Wien, 1980. Band III: Die Völker des Reiches. Teilband 1. 
S. 540.

14. Ковальчак Г. І. Економічний розвиток західноукраїнських земель. Київ, 1988. С. 27.
15. Монолатій І. Разом, але майже… С. 141.
16. Batowski H. Die Polen… S. 542.
17. Кравець М. Селянство Східної Галичини і Північної Буковини у другій половині 

ХІХ ст. Львів, 1954. С. 169.
18. Макарчук С. Этносоциальное развитие… С. 43.
19. Urbanitsch P. Die Deutschen in Österreich. Statistisch-deskriptiver Überblick. Die Habs-

burgermonarchie 1848–1918. Im Auftrag der Kommission für die Geschichte der Österreichisch-
Ungarischen Monarchie (1848–1918) / herausgegeben von A. Wandruszka und P.  Urbanitsch. 
Wien, 1980. Band III: Die Völker des Reiches. Teilband 1. Tab. 12, 13; Монолатій І. Разом, але 
майже… С. 137, табл. 13.

20. Жерноклеєв О. С. Національні секції австрійської соціал-демократії в Галичині й на 
Буковині (1890–1918 рр.). Івано-Франківськ, 2006. С. 64.

21. Данило Журавель. Як земля наша стає не наша. Діло (Львів). 1912. 26 (13) квітня.
22. Program Stronnictwa demokratyczno-narodowego w zaborze rosijskim. Lwów, 1897. 

S. 7.
23. Feldman W. Stronnictwa i programy polityczne w Galicyi. 1846–1906. Kraków, 1907. T. II. 

S. 22; Fras Z. Galicja. Wrocław, 2004. S. 192–195.
24. Feldman W. Stronnictwa i programy polityczne… S. 188–193; Batowski H. Die Polen… 

S. 535.
25. Аркуша О. Галицький сейм. Виборчі кампанії 1889 і 1896 рр. Львів, 1996. С. 100; Fras 

Z. Galicja. S. 177–178.
26. Центральний державний історичний архів України, м. Львів (далі – ЦДІАЛ України). 

Ф. 146. Оп. 58. Спр. 446. Арк. 2, 4–7, 12–15.
27. Жерноклеєв О. С. Національні секції австрійської соціал-демократії в Галичині й на 

Буковині (1890–1918 рр.). Івано-Франківськ, 2006. С. 242.
28. Там само. С. 120.
29. Там само. С. 131.
30. Там само. С. 401.
31. Radomski G. Narodowa Demokracja wobec problematyki mniejszości narodowych w Drugiej 

Rzeczypospolitej w latach 1918–1926. Toruń, 2000. S. 10.
32. Монолатій І. Разом, але майже… С. 327; Monołatij I. Viribus Unitis? S. 121–122.
33. Павлишин А. Студії над ґенезою польсько-українських конфліктів у ХХ столітті. Не-

залежний культурологічний часопис «Ї» (Львів). 1997. Ч. 10: Україна і Польща наприкінці 
ХХ століття. С. 123.

34. Михальський Ю. Всепольський з’їзд політиків у 1903 р. та суспільно-політична ситуація 
в Галичині. Українсько-польські відносини в Галичині у ХХ ст.: матеріали Міжнародної 
науково-практичної конференції (Івано-Франківськ, 21–22 листопада 1996 р.). Івано-
Франківськ, 1997. С. 111, 112.

35. Feldman W. Stronnictwa i programy polityczne… S. 252: Holzer J. Mozaika polityczna 
Drugiej Rzeczypospolitej. Warszawa, 1974. S. 52.

36. Holzer J. Mozaika polityczna... S. 50.



373

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

37. ЦДІАЛ України. Ф. 524. Оп. 1. Спр. 2. Арк. 1.
38. Жерноклеєв О. С. Національні секції… С. 242–243.
39. Там само. С. 119, 120.
40. Holzer J. Mozaika polityczna… S. 51.
41. ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 58. Спр. 446. Арк. 9, 9зв, 11, 45, 50; Там само. Ф. 524. 

Оп. 1. Спр. 2. Арк. 2, 3, 4–5.
42. Monolatii I. Metropolia versus peripheria… S. 205–215; Monolatii I. “Trud zmagań o 

utrzymanie tożsamości narodowej...” Polacy Galicji Wschodniej w czasach Monarchii Habsburskiej 
(koniec XVIII w. – 1914 r.). Rocznik Towarzystwa Naukowego Płockiego (Płock). 2017. T. IX. 
S. 377–421.

43. Миллер А. Галиция в системе австро-венгерского дуализма. Австро-Венгрия: опыт 
много-национального государства / отв. ред. Т. М. Исламов, А. И. Миллер. Москва, 1995. 
С. 64, 65.

44. Unowsky D. L. Celebrating Two Emperors and a Revolution: The Public Contest to Present 
the Polish and Ruthenian Nations in 1880. The��������������������������������������������������� ��������������������������������������������������Limits�������������������������������������������� �������������������������������������������of����������������������������������������� ����������������������������������������Loyalty���������������������������������. �������������������������������Imperial Symbolism, Popular Al-
legiances and State Patriotism in the Late Habsburg Monarchy / ed. by L. Cole and D. Unowsky. 
New York and Oxford, 2007. P. 114, 123–131.

45. Wandycz P. S. The Poles in the Habsburg Monarchy. Nationbuilding and the Politics 
of Nationalism. Essays on Austrian Galicia / ed. A. S. Markovits and F. E. Sysyn. Cambridge, 
1989. P. 85–89; Монолатій І. Pro Imperio: галицькі поляки як суб’єкт міжетнічних взаємин 
у дуалістичній імперії. Незалежний культурологічний часопис «Ї». 2008. Ч. 52: Польський 
усе-світ Галичини. С. 9–18.

46. «Польський Піємонт». Діло. 1912. 9 травня (26 квітня). С. 2, 3.
47. Адемєц М. Національний характер поляків. Стереотипи, риторика й ангелологія на 

службі національній справі і мітології. Незалежний культурологічний часопис «Ї». 1997. Ч. 10: 
Україна і Польща наприкінці ХХ століття. С. 48–55; Монолатій І. Між співіснуванням і на-
ступом: фактор етнополітичної мобілізації поляків Галичини (кінець ХІХ – початок ХХ ст.). 
Історичний журнал (Київ). 2010. № 1–3. С. 113–120.

48. Терещенко Ю. І. Причинки до історії галицького консерватизму. Вісник Київського 
державного лінгвістичного університету. Серія: Історія, економіка, філософія. Київ, 2000. 
Вип. 4. С. 25.

49. Аркуша О. Галицький сейм... С. 29.
50. Терещенко Ю. І. Причинки до історії… С. 19.
51. Яковенко Н. Нарис історії середньовічної та ранньомодерної України. 3-тє вид., переробл. 

та розширене. Київ, 2006. С. 242–244, 304–307; Сливка Л. Галицька дрібна шляхта в Австро-
Угорщині (1772–1914 рр.). Івано-Франківськ, 2009. С. 157–182; Возняк Т. Моделі польсько-
українського співіснування: ретроспектива та перспектива. Незалежний культурологічний 
журнал «Ї». 1997. Ч. 11: Україна – Польща. Діалог над кордоном. С. 24, 25.

52. Головна Руська Рада (1848–1851): протоколи засідань і книга кореспонденції / ред. 
О. Турій, упоряд.: У. Кришталович, І. Сварник. Львів, 2002. С. ХІ; Турій О. Національне і 
політичне полонофільство серед греко-католицького духовенства Галичини під час революції 
1848–1849 рр. Записки НТШ. Праці історично-філософської секції. Львів, 1994. Т. 228. 
С. 183–206.

53. Gląbiński St. Wspomnienia polityczne. Pelplin, 1939. Cz. 1: Pod zaborem austriackim. 
S. 57, 59.



374

Розділ 3

54. Берлін І. Націоналізм: знехтувана сила. Сучасність (Київ). 1993. № 3. С. 103.
55. Пашук А. Українська церква і незалежність України. Львів, 2003. С. 216.
56. Gląbiński S. Wspomnienia polityczne… S. 57.
57. Пашук А. Українська церква... С. 217.
58. Монолатій І. Разом, але майже… С. 457.
59. Gląbiński S. Wspomnienia polityczne… S. 58–59.
60. Монолатій І. Разом, але майже… С. 459, табл. 30; С. 464, табл. 31.
61. Православная вѣра чи волоская? Русская правда (Львів). 1911. 21 сѣчня (3 лютаго). 

С. 1.
62. Пастирське послання митр. Андрея Шептицького до поляків греко-католицького 

обряду. Митрополит Андрей Шептицький. Життя і діяльність. Документи і матеріали 
1899–1944. Львів, 1998. Т. ІІ: Церква і суспільне питання; Кн. 1: Пастирське вчення та 
діяльність. С. 327.

63. Польський пробощ – кривоприсяжником і катом руських дітей. Діло. 1910. 23 (10) 
грудня. С. 5, 6; 24 (11) грудня. С. 4, 5.



375

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

Іван Монолатій
«ДАЮ ТОБІ, ЩОБ І ТИ ДАВАВ»:  
ЄВРЕЙСТВО ГАЛИЧИНИ

Основні принципи, яких дотримувалася єврейська спільнота, 
співіснуючи в іншоетнічному середовищі Галичини, можна визначити логічним 
рядом: адаптація – гарантування безпеки – збереження ідентичности. Єврейська 
спільнота на Галичині володіла високим ступенем комунікативности, адже була 
орієнтована на те, щоб підлаштовуватися під наявні обставини, по-можливості 
змінюючи їх для поліпшення умов життя. Галицьке єврейство, як і в інших регіонах 
Габсбурзької монархії, могло мімікрувати в будь-якому оточенні. Адаптація ви-
ражалася в тому, що євреї добре знали мови і діалекти регіону, місцеві традиції та 
звичаї, психологію тих, хто їх оточував. Вони достатньо гнучко реагували на зміни 
політичної і ринкової кон’юнктури, пристосовувалися до вимог суспільства, яке їх 
приймало, і чималих успіхів досягнули в тому, щоб забезпечити власні інтереси і 
навіть увійти в регіональну еліту. Базовою цінністю політичної культури єврейства 
регіону був колективізм. Визначальною тут стала теза «ми–ідентичність», основна 
за оцінюванням включености людини в групу. За такої градації цінностей високий 
авторитет мав закон – не лише через схильність громадян апелювати до нього як 
до частини шанованого минулого, але й через тісний зв’язок закону з релігією. 
Для галицької єврейської спільноти актуальними були потреба у формалізації 
правових норм і меж, в яких вона співіснувала з іншими, а також контроль над 
їхнім дотриманням.

Поведінка євреїв Галичини у повсякденному житті була продиктована необ-
хідністю створення зовнішніх зв’язків у суспільстві, яке їх приймало (монархія 
Габсбурґів). Ці зв’язки могли б слугувати гарантією безпеки та збереження майна 
єврейської спільноти. Підтримання нормальних стосунків з навколишнім серед-
овищем зазвичай ставили вище за матеріальну вигоду. Проникненість єврейської 
спільноти переважно була обмеженою. Контакти із суспільством, яке її приймало, 
встановлювалися лише у певних сферах і не торкалися релігії, традицій і культури. 
У сприйнятті населення регіону євреї були носіями чужої культури і віровчення. 
Незважаючи на такі засадничі принципи, взаємини євреїв і українців можна ви-
значити як етнічний компроміс. Інтеграція єврейської спільноти в суспільство 
(Галичина) була глибокою лише в господарській сфері. Рід заняття євреїв – активна 
участь у торгівлі та підприємництві – визначав ставлення з боку суспільства, яке 
їх приймало. Зазвичай переважала реакція насторожености, підозрілости та впев-



376

Розділ 3

нености в тому, що достаток євреїв не може бути наслідком чесної праці. Адже 
ментальність селянства на Галичині визначала працю як важку фізичну на землі; 
цим почасти можна пояснити численні свідчення сучасників, вони відмовлялися 
вважати євреїв людьми, які чесно заробляють на кусник хліба. Традиційні заняття 
євреїв ремеслом і торгівлею трактували як засіб свідомо уникати участи в єдино 
праведному способі отримання засобів до існування – землеробстві. 

Тож це був не зовсім надійний шлях закріплення міжетнічних взаємин. Євреї 
володіли певним економічним ресурсом і вміло ним розпоряджалися, однак модель 
взаємовідносин з іншими етнічними спільнотами мала через це своєрідні «тріщи-
ни», які надавали крихкости усій конструкції. Відносини між євреями й українця-
ми регулював своєрідний кодекс – неписані правила, які сформувалися впродовж 
століть на досліджуваній території. Етнічна солідарність між євреями й неєвреями 
(українцями, поляками, німцями) виникала передусім у господарській сфері, де ці 
групи взаємодоповнювали одна одну. Ініціативи у встановленні ринкових відносин 
та активізації ділових контактів часто виходили від євреїв. Поза цим українці до-
статньо адекватно сприймали єврейську спільноту, хоча психокультурна етнічна 
дистанція майже не скорочувалася. Загалом це засвідчує суб’єктивні і, безумовно, 
міфологізовані судження, які ґрунтувалися на поширених етнічних стереотипах 
образу єврейської спільноти досліджуваного регіону. 

Найважче євреям у культурі підавстрійської Галичини давалося «бути іншим» – 
це постійна спокуса зведення рахунків поміж єврейською культурою і культурою 
неєврейською (більшости), гегемонії однієї зі сторін або ж поділу на різні сфери 
(«єврей удома; поляк, німець, українець – на людях» чи ж навпаки). Головний ви-
клик, що поставав перед галицьким євреєм, – це те, як обернути свій номадизм, 
протест проти «стирання» «іншости», своє заперечення «природного» зв’язку між 
мовою, етнічністю і землею, свою пристрасть до тексту як привілейованого про-
стору та інші когнітивні й ціннісно-нормативні настанови в зацікавлену нормативну 
критику культури більшости, з одного боку, а з іншого – в неупереджене і навіть 
радикальне ставлення до різноманітних виявів єврейства.

Євреї на Галичині: етнодемографічний розвиток. Витоки формування єврей-
ської діаспори на Галичині сягають ще часів середньовіччя, коли на цю територію 
були спрямовані міграційні хвилі. Перебуваючи осторонь військово-політичного 
психозу, який охопив Західну Європу Х–ХІ ст., галицькі землі дуже приваблю-
вали багатостраждальних євреїв-утікачів, тим більше, що в плані поселення для 
них ще не існувало якихось обмежень. Місцеві володарі навіть сприяли цьому, 
надаючи відповідні привілеї. Першим задокументованим повідомленням про 
присутність євреїв у Львові вважають клаузулу в привілеї 1356 р. про можливість 
організації ними та іншими «націями» міста свого судочинства за головування 
міського війта1. Однак уже кінець ХІІІ ст. ознаменувався поглибленням христи-
янізації галицького суспільства і напливом німецьких поселенців, войовничий 
антисемітизм яких почав поволі проникати в середовище міщан. Цим уміло ско-
ристалися купці християнського віросповідання. За їхнього наполягання у 1299 р. 



377

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

на галицьких євреїв наклали додаткові податки й обмеження, а коли в 1319 р. у 
південно-східній Польщі виникла загроза голоду, в цьому звинуватили місцевих 
євреїв, яких вигнали з багатьох міст. Згодом, у 1492–1497 рр., прибула невеличка 
група заможних євреїв-купців, вигнаних з Португалії, які, незважаючи на всі за-
борони та обмеження, зуміли швидко «домовитись» з місцевою адміністрацією 
і налагодити успішну комерцію. Лише XVI ст. для галицьких євреїв було назагал 
спокійним і продуктивним – їхня кількість стрімко зростала не лише в містах, але 
й у сільській місцевості. На межі XVI–XVII ст. єврейське населення становило 
близько 6% від загальної кількости всього населення Галичини2. А що в період 
Речі Посполитої євреї встигли майже монополізувати її торгівлю, зосередити в 
своїх руках великі капітали, то на 1772 р. вони становили 7% населення східної 
частини Галичини3. В перші роки австрійського врядування в Галичині тут могло 
проживати приблизно 151 300 тис. євреїв, тобто 41 400 тис. сімей, об’єднаних у 
257 кагалів4. 

Ставлення Габсбурґів до своїх східних провінцій як до слабозаселених і промис-
лово відсталих територій давало змогу уряду вирішувати демографічні проблеми 
Центрально-Східної Європи. Певні зміни в етнічній структурі населення Галичини 
спричинила австро-німецька колонізація. Виконання ж цісарських патентів про 
виділення селянських земель для єврейських родин на місцях усіляко саботували. 
Галицьке намісництво планувало перевести на землю 1 410 сімей. Кожній сім’ї для 
облаштування землеробського господарства покладали 250 злотих. Однак фактич-
но грошей для єврейських колоністів не виділяли. Станом на 1822 р. у сільському 
господарстві краю були задіяні лише 836 сімей, зосереджених головно у східній 
частині Галичини. Так, у Золочівській окрузі було 228 єврейських селянських гос-
подарств, Львівській – 136, Станіславівській – 1095. 

Що ж стосується суспільного становища євреїв, то в 20-х роках ХІХ ст. воно 
мало чим відрізнялося від їхнього соціального і правового устрою другої половини 
XVIII ст. Збільшувалася кількість євреїв-мешканців містечок і сільських місцевос-
тей. У 1821 р. на цілій Галичині проживало 218 тис., а в 1830 р. – 250 тис. євреїв (у 
1825 р. євреїв налічували 270 тис., а у 1846 р. – 335 071 особу). Їхня питома вага 
у західній частині Галичини становила 7,5%, а в східній – 12,3% від усього насе-
лення. Три чверті єврейства було зосереджено у великих і малих містах. У Львові, 
Самборі, Перемишлі, Тарнові та інших містах вони були змушені тулитися в гетто6. 
Щоправда, гетто було місцем єврейської автономії, де євреї мали оптимальні умови, 
щоб сповідувати свою релігію і почуватися відносно захищеними7. 

Упродовж цілого ХІХ – на початку ХХ ст. єврейське населення8 на Галичині зрос-
тало, адже його територіальне розміщення було рівномірнішим, ніж, скажімо, поль-
ського. В останній чверті ХІХ ст. тут проживали дві третини всього австрійського 
єврейства (понад 800 тис. осіб), однак у жодному з повітів Галичини у 1900 р. євреї 
не становили менше 5% населення. У 13 повітах їхня частка коливалася від 5% до 
10%, у 31 повіті – 10–15% і в чотирьох – 15–20%, у Львові – понад 25%. Єврейство 
становило 23% мешканців поміщицьких маєтків, у тій чи тій кількості вони були 



378

Розділ 3

майже в кожному селі. Але особливо високою їхня частка була в містах – 36–39% 
населення. 71% усіх євреїв східної частини Галичини були міськими жителями8. 

Євреї були найчисленнішими в групі 19 східногалицьких міст у 1880 р. В семи 
містах вони становили понад половину всього населення: в Бучачі – 63% (6281 осо-
ба), Тернополі – 52,2% (13 468), Бродах – 76,8% (15 316), Жовкві – 55,3% (3757), 
Коломиї – 51,9% (12 002), Станіславові – 53,8% (10 023), Дрогобичі – 50,4% (9181). 
У п’яти містах – Бережанах, Золочеві, Сокалі, Стрию, Сяноку вони становили 
відносну більшість. В середньому в усіх 19 містах вони становили 45,6% всього 
населення9. Іншою була ситуація в містах і містечках, де євреї становили майже 
половину всього населення. У 1880 р. вони мали абсолютну більшість у 40 населе-
них пунктах. З них значними були: Заліщики (70,2%), Борислав (79,0%), Щирець 
(79,0%), Косів (78,3%), Підволочиськ (74,9%) і Сенява (70,9%). У 12 містах і міс-
течках – Долині, Богородчанах, Хирові, Комарні, Товмачі, Новому Яричеві, Бібрці, 
Ходорові, Глинянах, Кам’янці-Струмиловій, Збаражі, Буданові євреї становили від-
носну більшість, у решті громад – меншість, у Галичі і Збаражі їхня частка була по 
0,7%. У 1910 р. австрійська статистика констатувала, що єврейське населення в групі 
83 міст і містечок зазнало суттєвих змін. Питома вага євреїв у низці громад різко 
знизилась: у Косові – з 78,3 до 53,2%, Гусятині – з 72,5% до 56,7%, Заліщиках – з 
72,2 до 60,2%. Загалом же абсолютну більшість євреї втратили в 17 містах і міс-
течках. Натомість в Угневі їхня питома вага підвищилася з 43,1 до 50,8%, у Новому 
Яричеві – з 45,5 до 50,5%. На 1910 р. євреї мали абсолютну більшість у 25 містах 
і містечках (у 1880 р. вони мали її у 40 громадах)10.

На початку ХХ ст. урбанізацію єврейського населення особливо контрастно 
демонстрували крайові центри – Львів (44 258 осіб, або 27,68%) і Чернівці (21 587, 
або 31,92%)11. Не відставали від них і 19 більших східногалицьких міст, в яких за 
1880–1910 рр. єврейське населення збільшилося на 37,2% (42 558 осіб)12. Оскільки 
більшість євреїв (70% у 1900 р.) жила в містах і містечках («штетлях»), а більшість 
християн – на селі, стосунки між ними набирали рис типового антагонізму між 
міськими жителями і селянами. Якщо приблизно 80% українців і поляків жили із 
сільського господарства, так само приблизно 80% євреїв жили з торгівлі та ремесла, 
розвиваючи у своєму середовищі торговельну і ремісничу верстви – класичні заняття 
для євреїв, які потрапили у край з переважно аграрним населенням (Галичину). Це 
стосувалося однаково і міських, і сільських євреїв. Останні утримували корчми й 
вели дрібну торгівлю. В окремих галицьких повітах один єврейський торговець 
припадав на кожні 8–10 сімей, а село із 80 селянами могло мати 6–8 торговців або 
корчмарів13. Заняття торгівлею не конче означало багатство чи високий соціальний 
статус євреїв у Галичині. Понад 28% галицьких євреїв було задіяно поза сільським 
господарством і, зокрема, 26,4% – у промисловості, 29,4% – у торгівлі, 7,9% жило 
з рент, допомог, працювало в домашній службі або ніде не працювало. У відпо-
відних професійних групах частка євреїв була непропорційно висока14. Більшість 
господарів володіла дрібними ділянками землі – 2,5–3 га і ледь зводила кінці з 
кінцями. До цього ж зауважмо, що через низьку купівельну спроможність місце-



379

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

вого населення та сильну внутрішню конкуренцію наприкінці ХІХ ст. все майно 
пересічного галицько-єврейського торговця не перевищувало (в перерахунку на 
доларовий еквівалент) 20 американських доларів, а в багатьох випадках – навіть 
чотирьох15.

Євреї, зайняті в сільському господарстві, стосовно до неєврейського населен-
ня становили лише 1,9% у східній частині Галичини. У 1890 р. євреям належало 
понад 13% поміщицьких земель Галичини, а в окремих повітах (Стрийському, 
Долинському) – понад половину. Крім того, вони становили майже половину всіх 
орендарів поміщицьких маєтків. З 2 916 630 га поміщицьких земель у 1889 р. євреї 
володіли 11,02% всіх площ, а в 1902 р. – 10,34%. Середня величина єврейського 
земельного наділу, згідно з даними «Єврейської енциклопедії», становила 377 га, 
неєврейського – 416 га16. 

Як в абсолютному, так і у відсотковому відношенні на початку ХХ ст. євреї пере-
важали в промисловості над українським населенням. У 1901 р. із 641 729 галичан, 
зайнятих у промисловому виробництві, 232 917 осіб були євреями і 69 893 – укра-
їнцями. Якщо євреї становили 11,1% загальної кількости населення Галичини, то 
в промисловості їхня частка була 36,3%, в той час як українці становили 42,1% 
всього населення і займали у промисловому секторі 10,9%. У 1900 р. в торгово-
посередницькій діяльності брало участь 34,5% єврейського населення регіону17. 
А в 1910 р. у середньому на тисячу галицьких працівників припадало 12,7 єврея, 
який працював у сільському господарстві і лісівництві, 52,4 – в гірничовидобув-
ній та металургійній промисловості, 79,9 – в будівельній промисловості, 142,1 – в 
обробці металу, 204,7 – у виробництві машин та інструментів, 341,0 – в хімічній 
промисловості, 159,8 – в текстильній промисловості, 427,5 – в паперовій і шкіряній 
промисловості, 209,8 – в деревообробній промисловості, 417,3 – в харчосмаковій 
промисловості, 369,7 – у швейній промисловості та хімчистці, 126,3 – в будівництві, 
298,7 – в поліграфічній промисловості, 848,0 – у лихварстві, торгівлі товарами і 
страхуванні, 760,0 – в постоялих дворах і готелях, 189,8 – в домашній прислузі та 
найманій праці. Заразом євреї становили високий відсоток у багатьох галицьких 
професійних групах (30–40%), а також серед працівників торгівлі і готельного 
бізнесу (приблизно 80%)18.

Однак в умовах невпинного погіршення економічної ситуації на Галичині напри-
кінці ХІХ – на початку ХХ ст. переважна більшість єврейського населення існувала 
на межі бідности, постійних нестатків, масового безробіття. Важкі соціально-
економічні умови породжували еміграцію єврейського населення з Галичини 
спочатку в інші регіони імперії, а потім і в інші країни. Впродовж 1880–1900 рр. з 
Галичини емігрувало понад 14 тис. євреїв, а за 1880–1910 рр. їх виїхало 237 тис., 
або 85% усіх емігрантів-євреїв монархії і 30,1% всіх емігрантів з Галичини19. Серед 
емігрантів 19,7% було неписьменних, 40,9% визначалися як особи, які не мали 
певних занять, а лише 35,5% були кваліфікованими робітниками20. Євреї емігру-
вали з Галичини до США, Німеччини, Швейцарії, Англії, інших земель Австро-
Угорщини – Нижньої Австрії, Закарпаття, Угорщини, Сілезії. 



380

Розділ 3

Євреї на Галичині в умовах дискримінаційних практик держави щодо «чу-
жих». Специфічна етнополітична модель Габсбурзької монархії передбачала 
гарантування рівности прав групи за одночасного невизнання її соціокультурних 
особливостей. Саме таку позицію центральна влада обстоювала в «єврейському» 
питанні. Її суть зводилась до констатації того, що євреї, будучи рівноправними 
австрійськими громадянами, не мали прав національної спільноти. За моделі об-
міну громадянського рівноправ’я на етнічне самозречення, небажаному з погляду 
центральної влади «чужому» – євреєві – пропонували той своєрідний варіант 
рівности, який де-факто означав нерівність. Адже, враховуючи сучасні критерії в 
тлумаченні рівноправ’я, збереження самости громадянина, а отже, й групи, слід 
трактувати невід’ємним, природним правом. Отже, ціна, яку мали сплачувати євреї 
Дунайської монархії за рівність з іншими громадянами, – непропорційна, а засто-
сована щодо них схема засвідчує використання владою у сфері етнонаціональних 
відносин елементів селективности21.

Наприкінці 80-х років XVIII ст. євреї на Галичині стали безпосереднім об’єктом 
абсолютистської політики австрійського уряду. Цьому передували перші спроби 
внормування організаційних засад єврейської етнічної групи – «Патент стосовно 
запровадження нового закону для євреїв Галичини та Володимирії» і «Загальний 
закон для всього єврейства Королівства Галичини та Володимирії», опубліковані в 
червні 1772 р. Зокрема, останній установлював порядок нагляду за євреями в їхніх 
внутрішніх релігійних і звичаєвих справах «у міру впливу останніх на загальний 
правопорядок у краї»22. 1 листопада 1789 р. в Галичині і Буковині набув чинности 
«Єврейський патент» імператора Йосифа ІІ від 7 травня 1789 р.23 Запровадження 
положень цього закону, відомого також як «Едикт терпимости» та «Єврейський 
порядок», було свідченням намагання держави встановити контроль над окремою 
етноконфесійною спільнотою. Адже, маючи на меті перетворити євреїв на «ко-
рисних громадян» держави, патент передбачав непомірне втручання держави у 
внутрішнє життя єврейських громад, суттєве обмеження та жорстку регламентацію 
їхніх адміністративно-управлінських ролей. 

Функції єврейських громад зводились лише до задоволення релігійних потреб 
їхніх членів та утримання необхідних релігійно-ритуальних інституцій (§ 1–10). 
Зокрема, громадські синагоги зрівнювалися у правах з костьолами. Водночас 
будувати нові синагоги і молитовні будинки євреї могли тільки з дозволу міс-
цевих властей, сплативши попередньо встановлену таксу. На нашу думку, це 
було свідченням сегрегації де-юре – адміністративної сегрегаційної політики, 
яку сповідували держава і місцеві органи влади в цей період. Своїм єврейським 
підданим імператорський закон гарантував безперешкодне виконання релігійних 
практик: «§ 1. Усі євреї без найменших перешкод мають право сповідувати релігію 
та плекати батьківські звичаї і традиції за умови, що це не суперечитиме держав-
ним законам»24. Паралельно це трактування закладало підґрунтя для неминучого 
конфлікту між єврейською релігійною традицією і світським правом, адже тепер 
євреї мусили звертатися зі своїми скаргами безпосередньо в австрійські державні 



381

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

суди. Так, у процесі зрівняння євреїв в очах закону громада значною мірою втра-
тила свої прерогативи (скасовано владу кагалу, втратила силу юрисдикція судів 
рабинів, майже зруйновано складну структуру місцевого самоврядування, успад-
ковану від Речі Посполитої)25. Однак проголошений принцип зрівняння у правах 
і обов’язках з іншими підданими корони нівелювався принципом концесійности 
індивідуальних прав і свобод євреїв та їхньою залежністю від волі державних 
чиновників і місцевої бюрократії. 

Зауважмо, що примусова інтеграція галицького єврейства в політико-правову 
систему Австрійської імперії через уніфікацію церковно-релігійного простору не 
супроводжувалася автоматичним розширенням їхніх громадянських і політичних 
прав. Про це свідчили норми австрійського публічного права, які містили чимало 
пережитків середньовіччя, зокрема обмежень і заборон суто конфесійного ха-
рактеру. Так, Загальний кодекс публічного права, який набув чинности з 1 січня 
1812 р., забороняв особам християнських конфесій вступати в шлюб із нехристия-
нами. Особи нехристиянських конфесій не мали права засвідчувати останню волю 
християнина та вступати в шлюб без дозволу місцевої адміністрації – ще одне 
свідчення адміністративної сегрегації. Згідно з § 142 Загального судового кодексу, 
свідчення, дане євреєм на користь іншого єврея в судовій справі проти християнина, 
вважали «сумнівним»26. Дискримінаційний характер австрійського законодавства 
щодо євреїв виявлявся і в тому, що ведення метричних книг у єврейських громадах 
перебувало під наглядом римо-католицьких священників, а витяги з них підлягали 
засвідченню з боку останніх27. 

У середині ХІХ ст. позиція Габсбурзької монархії щодо визнавців юдаїзму по-
чала змінюватися, оскільки в 1848–1851 рр. до законодавства вносять положення 
про державну гарантію автономії самоврядування всіх етноконфесійних спіль-
нот. Останні у своїй діяльності мусили спиратися на затверджений статут28. Далі 
конституційні закони 1867 р. зрівняли євреїв з іншими етнічними групами як у 
соціально-економічних, так і в конфесійних правах. Ці тенденції відповідали за-
гальним положенням права етнічних меншин на заснування власних товариств29, а 
отже, створювали можливості реєстрації єврейських релігійних громад на рівних 
правових підставах. Суттєвим бар’єром у практичному функціонуванні останніх 
залишалися майнові питання, які зоставалися у віданні християнських етнокон-
фесійних спільнот, передусім римо-католиків. Вирішальне значення для зміни 
статусу єврейських релігійних громад мав закон «Про врегулювання зовнішніх 
правовідносин єврейських общин», ухвалений 21 березня 1890 р., положення 
якого загалом діяли в Галичині до 1927 р.30 Відповідно до австрійської традиції, 
яка визнавала євреїв лише як релігійну групу (конституція 1867 р. визнавала ре-
лігійною спільнотою (Religionsgemeinschaft), але не народністю (Volksstamm)), 
єврейська релігійна спільнота отримала статус, принаймні теоретично, інституції 
винятково конфесійної31. Закон визначав, що «община є основною формою релігій-
ної організації євреїв і має на меті … задовольняти релігійні потреби її членів»32. 
Особливістю закону було й те, що він організаційно, однак примусово, об’єднував 



382

Розділ 3

у межах релігійної громади представників різних частин юдаїзму: «Нікому не до-
зволяється чинити перешкоди вільному визнанню релігійних переконань, особливо 
під оглядом виконання ритуалу» (§ 25). Це, своєю чергою, гарантувало релігійну 
свободу в єврейських громадах. Одночасно § 2 встановлював, що кожна з них 
мусить мати чітко окреслений простір; у його межах може існувати тільки одна 
община (Israelitische Kultus Gemeinde). Кожен єврей мусив належати до тієї релі-
гійної громади, в якій постійно мешкав33. Оскільки введення закону потягнуло за 
собою проблеми з практичною реалізацією цієї новели, Адміністративний трибунал 
у Відні ухвалою від 7 квітня 1908 р. постановив: якби єврей мав кілька постійних 
місць проживання в межах кількох релігійних громад, то його треба вважати членом 
кожної з них34. З огляду на це правомірно стверджувати, що особливістю взаємин 
єврейських релігійних громад з владою/державою в досліджуваному хронотопі 
став наступальний характер останньої. Її законодавство, особливо після 1848 р., 
слугувало суттєвим засобом коригування етнополітики щодо статусу єврейських 
релігійних інститутів, об’єктивно-імперативним прийомом регулювання відносин 
держави з визнавцями юдаїзму.

Потужним чинником інтеграції підпорядкованих груп у державу був тандем 
мова/освіта, який, утверджуючи нові ідентичності, впливав на сприйняття інтегра-
тивної функції держави. У підавстрійській Галичині мови етнічних меншин, що 
проживали в цьому регіоні, здебільшого залишалися упослідженими, а їхні носії 
не мали шансів на зміну стану справ на свою користь. Про це свідчить, зокрема, 
контроверсійність у розв’язанні шкільною владою мовного питання євреїв – об-
меження сфери функціонування мови титульного етносу, протиставлення йому 
мови польської. Наприклад, у 1880 р. євреї з Бродів, які вважали себе частиною 
німецької етнонації, покликаючись на ст. 19 Конституції про гарантії збереження і 
підтримку національности і мови етнофорів імперії, скаржилися державному три-
буналові у Відні на відмову крайової шкільної ради Галичини у праві відкривати 
нові школи з німецькою мовою навчання. Незважаючи на те, що 12 липня 1880 р. 
трибунал підтвердив права бродівських євреїв, його рішення не вплинуло на зміну 
позиції крайової шкільної ради, оскільки воно не було обов’язковим для виконання 
адміністративною владою краю35. 

Виразні риси інтеграції в освітній простір держави мало й шкільництво євреїв. 
Ще в 1859 р. в цілій Галичині було тільки шість єврейських шкіл, зокрема чотири 
так звані «головні» (Броди, Краків, Львів, Тернопіль) і дві «тривіальні» у Львові. 
Мізерні наслідки для єврейського шкільництва мали реформи 1860-х років: у 1868 р. 
свій шкільний обов’язок реалізовувало майже 34% єврейських дітей36. Імовірно, 
що в цей час релігійна освіта ще домінувала в етногрупових настроях єврейства. 
Тільки з другої половини ХІХ ст. спостерігаємо поступове збільшення євреїв у 
державних закладах освіти. Це можна пояснити використанням права на здобуття 
світської освіти на загальних для населення імперії підставах, яке ґрунтувалося на 
конституційній новелі про рівноправність етносів Габсбурзької монархії. Приклад 
цього – навчання євреїв у державних гімназіях Галичини. Якщо в 1850/51 н. р. 



383

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

тут їх налічувалося 260 (6,1% від загальної кількости учнів), то в 1913/14 н. р. – 
9432 особи (22,3%). Подібна ситуація була в реальних школах37. 

Паралельно відбувалося адміністративне втручання крайової влади в освітній 
процес євреїв. У 1886 р. галицьке намісництво вирішило, що в релігійних школах 
не можна викладати світські предмети (читання або граматику німецької і польської 
мов, арифметику), якщо школа не отримала спеціального дозволу на функціону-
вання цього закладу лише як приватного. Незважаючи на це, цілодобове право 
перевірки закладів мали представники ґмін, жандармерії, а також лікарі. Це давало 
змогу представникам крайової і повітових влад перевіряти хедери, у 1906 р. це спри-
чинило окремий запит Міністерства віровизнань і освіти, чи не стало закриття шкіл 
результатом якихось адміністративних помилок або помилкових даних. Натомість 
староства у Галичині повідомляли Відень, що не закрито жодного хедера38. 

Особливе завзяття в обмеженні прав етнічної групи на освіту й закритті хедерів 
виявляла влада на місцях. Один із прикладів – ситуація в м. Снятині. Так, у січні 
1887 р. місцеве староство покарало Давида Кунера штрафом (14 ринських 28 крей-
царів) за невідповідність приміщення, в якому містилася школа. Та оскільки ви-
нний пояснював втрату будинку пожежею, намісництво зменшило штраф до п’яти 
ринських (що відповідало 18 год арешту)39. «Змагання» влади з ліквідації/закриття 
хедерів доходили до курйозів. Приміром, якогось Маєра Керкера покарали за те, що 
він навчав більшу кількість дітей (30 замість 25), аніж мав на це дозвіл. Щоправда, 
обвинувачений стверджував, що до класу приходили діти «не записані, чужі», а через 
смерть дружини забракло особи, яка б підраховувала учнів. Тому львівські урядники 
зменшили штраф із семи до п’яти ринських. А от Рубін Дунст, який утримував хедер 
без потрібного дозволу, пояснював це незнанням права. Це не переконало повітової 
влади, яка закрила школу і наклала на його власника штраф у розмірі 25 ринських 
(або 3 ½ днів арешту). Однак Галицьке намісництво, підтвердивши законність усіх 
застосованих покарань, зменшило штраф до десяти ринських40. 

Спостерігалася й інша тенденція – двомовні польсько-єврейські середні школи 
поступово витісняли суто єврейські навчальні заклади. Головне завдання таких 
утраквістичних установ полягало в підготовці єврейської молоді до життя на нібито 
етнічно польських землях через надання їм належних знань польської мови та відо-
мостей із загальноосвітніх дисциплін, які викладали польською мовою41. Тільки 
окремі предмети (зокрема релігія) викладали їдишем або івритом. Поширеною 
була думка, що мовою навчання євреїв мусить бути лише польська мова. А що 
навіть у спеціалізованій трирічній школі для підготовки вчителів іудаїзму (напри-
клад, в установі львівської єврейської громади, яку фінансували уряд і крайова 
адміністрація) мовою викладання була польська42, то зрозумілою була політика 
крайової шкільної ради на уніфікацію освітнього простору через упровадження 
як пріоритетних у навчальний процес приватних фахових шкіл загальноосвітніх 
дисциплін польською мовою43. 

Суголосним із тенденціями в освіті був і курс на інтеграцію єврейства в дер-
жавний контекст через вибір/зміну єврейських імен і прізвищ – необхідну умову 



384

Розділ 3

повноцінної участи у спільноті громадян. Вибір/зміна євреями своїх імен і прізвищ 
стали суттєвим механізмом інтеграції цієї етнічної групи в етнополітичний орга-
нізм дуалістичної імперії. Про важливість проблеми свідчить такий факт: 20 липня 
1892 р. крайова шкільна рада доручила директорам підпорядкованих їй навчальних 
закладів, щоб у документації (зокрема шкільних свідоцтвах) єврейські імена впису-
вали з огляду на державне право – тобто їхні німецькі або польські відповідники44. 
А тому в Галичині використання їхніх польських відповідників переважало. Так 
виникла ситуація, коли власне єврейські імена, наприклад, Ітциґ, Юдель, Шміель у 
щорічних шкільних свідоцтвах або атестатах записували як Ісаак (Іцхак), Юда чи 
Самуель45. Такі зміни, по-перше, становили проблему для підтвердження юдейського 
походження, по-друге – для самих носіїв «нових» імен це було зміною суспільного 
статусу, коли їх трактували як німців чи поляків «Мойсеєвого віровизнання». 

Візитною карткою інтеграційного політичного проєкту Габсбурзької монархії 
був показовий мовний плюралізм, сповідуваний державою. Її значущий компо-
нент – функціонування етнічних ЗМІ. Індикатором асиміляційних/акультурацій-
них процесів можна вважати еволюцію єврейської етнічної преси на Галичині 
1881–1911 рр. – від суто івритської до німецько-польської. Єврейські читачі до-
сліджуваних теренів користувалися загальнодержавною пресою німецькою мовою, 
а також власними виданнями німецькою й польською мовами, а також івритом та 
їдишем. Вихід у світ єврейських видань німецькою мовою («Lemberger Jüdischer 
Zeitung», «Der Israelit») підтверджував наявність германізаційних впливів у лоні 
етнічної групи до другої половини ХІХ ст. Останній часопис, який був речником 
«Шомер Ісраелю», у 1873 р. декларував: «Ми – австрійці. Ми австрійські патріоти»46. 
З 1880-х років спостерігаємо домінування польськомовних львівських часописів 
«Zgoda» (1877–1878), «Ojczyzna» (1881–1891)47. 

До цього, сказати б, асиміляційного проєкту галицьких ЗМІ долучалися й пресо-
ві видання політичних партій євреїв у Галичині, передусім сіоністського напряму: 
львівські тижневик «Przyszłość» (1892–1898) із накладом 350–600 примірників, 
«Wshód» (1900–1912) (700–100 прим.), молодіжний місячник «Moriah» (з 1903 р.) 
(800–1200 прим.), часопис «Tagblat» (1904) з накладом у 6 тис. (!) примірників48. 
Згодом, у 1900–1910-х роках, асиміляторські ідеї артикулювали львівські часописи 
«Jedność» (1907–1912) і «Ziednoczenie» (1912–1918). На других позиціях за геогра-
фією поширення і тиражем перебувала соціалістична періодика німецькою мовою 
та їдишем: «Der Arbeiter» (1893–1896) з накладом у 500 примірників, «Jidiszes 
Folksblat» (550–600 прим.), «Das Jidisze Folkscajtung» (1700 прим.), довговічний 
«Der Jidisher Socjaldemokrat» (1867–1918) з тиражем 800 примірників, а також «Der 
Socjaldemokrat» (з 1908 р.), наклад якого коливався від 250 до 1500 примірників. 
Загальні тиражі єврейської преси сумарно налічували 75 тис. примірників у 1881 р., 
а в 1910 р. – понад 2 млн примірників49. 

У такий спосіб держава давала поштовх внутрішньогруповому дискурсові 
ідентичности підпорядкованих груп. А що цей процес проходив по-різному – між 
бажанням одних стати як «усі» й одночасно бажанням інших зберегти свою самість 



385

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

(регіональну, культурну та етнічну), то інтеграція означала для них втрату іден-
тичности, а прив’язаність до останньої – неможливість інтеграції. Подібна колізія 
стала результатом намагань влади стерти всі субетнічні, регіональні, культурні, 
лінгвістичні відмінності всередині дуалістичної імперії, зокрема й галицького 
єврейства. Це виявилось у партійно-політичній структуризації останніх50. 

Етнополітична ідентифікація галицького єврейства. Визначальний чинник, 
що спонукав політичну ідентифікацію і партійно-політичну структуризацію євре-
їв, – це розбіжності в їхній оцінці перспектив місцеперебування етнічної групи. 
Ізраїльський учений Е. Мендельсон означив їх дефініціями «тут» (у країнах прожи-
вання) і «там» (на історичній батьківщині)51. Ця дилема призвела до розмежування 
євреїв на сіоністів і так званих територіалістів. Власне формування сіоністської ідеї 
і стало контрастним віддзеркаленням поступового визначення євреями етнополітич-
них цілей, їхнього превалювання в груповій свідомості. Сіонізм, який був одним із 
шляхів збереження єврейської ідентичности, ґрунтувався на ідеї самодостатности 
єврейського народу та необхідности заснування власної єврейської держави на іс-
торичній землі предків, у Палестині. Сіоністи переслідували не тільки політичну 
мету, вони вважали, що присутність на політичній мапі світу Єврейської держави 
приведе до морального відродження й внутрішнього оновлення єврейства в усій 
діаспорі, оскільки стане запорукою зміцнення її етнічної свідомости. Наприкінці 
XIX ст. гостріше, ніж будь-коли, постало питання, хто ж такі євреї – народ, релігійна 
група чи громадяни своїх країн проживання. На це питання євреї мали відповісти 
самі і зробити свій вибір. На стику двох століть почалося формування єврейської 
етнічної самосвідомости. Позбавлені батьківщини і державности майже дві тисячі 
років, на відміну від поляків і українців, євреї в Галичині не мали державницьких 
устремлінь на цій території, а для релігійної традиції та сіоністичної ідеї критерій 
«територія» сягав рівня універсального ідеалу52. В дилемі дефініцій євреї-релігійна 
спільнота та євреї-народ поступово перемагала остання. Тож перші покладали 
надії на розв’язання єврейського питання на теренах, де проживали, другі – робили 
категоричну ставку на відродження власної державности в Палестині. Давалися 
взнаки й відмінні світоглядні орієнтири: якщо традиціоналісти покладалися на 
веління Месії, то «модерністи» виступали речниками боротьби за громадянські 
й етнічні права. Про те, що соціальна стратифікація євреїв на Галичині призвела 
до формування відмінних стратегічних завдань, які визначали діалектику націо-
нального ідеалу єврейства, свідчило функціонування їхніх етнічних організацій 
і товариств53. 

Перші сіоністські організації з’явилися в Галичині на початку 80-х років ХІХ ст. 
Незважаючи на емансипацію 1867 р. та форсовану асиміляцію, проблема дискри-
мінації євреїв не знімалася з порядку денного, особливо в економічних відносинах, 
які були основою суспільного життя54. Приміром, асимілятори німецького напрямку 
в 1868–1869 рр. створили союз «Шомер Ісраель» («Варта Ізраїлю»). Представники 
«Шомер Ісраель» наголошували, що «є австрійцями» і «австрійськими патріотами», 
які свободою і рівноправністю зобов’язані Габсбурґам. У питаннях внутрішньої 



386

Розділ 3

політики союз «Шомер Ісраель» виступав за консолідацію всіх єврейських гро-
мад на Галичині. Його керівники проголосили ідею створення Союзу єврейських 
громад55. Дуже численною у 80–90-ті роки XIX ст. була група асиміляторів, орі-
єнтованих на польську культуру. Асимілятори польського напрямку об’єдналися в 
товариство «Агудас Ахім» («Союз Братів»)56. Унаслідок їхньої активної просвітньо-
пропагандистської діяльности польська мова, що ще кілька десятків років тому 
рідко звучала на вустах єврея, стала мовою єврейської інтелігенції, а серед простого 
народу – мовою приятельського спілкування. 

До того ж вияви новітнього антисемітизму та пауперизація галицьких євреїв 
сприяли їхній еміграції з Габсбурзької монархії. Починаючи з 1870-х років, зростали 
темпи еміграції, євреї покидали Галичину остаточно, цілими сім’ями. Ці обставини 
змусили представників єврейської інтелігенції шукати нові шляхи розвитку єврей-
ського суспільства на Галичині. Власне ці роки й характеризувалися розвитком так 
званого палестинофільського руху, очільники якого першими з-посеред єврейських 
національних партій організаційно структурувалися57. Прагнення євреїв знайти 
свою втрачену історичну батьківщину почало набувати реальних форм. 

В 1882 р. у Львові відбувся перший сіоністський вечір, а через п’ять років 
постала провісниця палестинофільського руху – організація «Ціон». На початку 
1890-х років вона оприлюднила брошуру «Якою повинна бути програма єврейської 
молоді», що маніфестувала прагнення єврейства до національного відродження58. У 
1895–1896 рр. на двох з’їздах «Ховеве Сіон» було засноване Галицьке товариство 
для колонізаційної роботи в Палестині під назвою «Агават Сіон» («Любов Сіону») 
із центром у Тарнові. Саме сіоністи-вихідці з цього міста у 1897 р. заснували першу 
галицьку колонію в Палестині – Махнаїм59. Так завершився перший протосіоніст-
ський період розвитку сіонізму, під час якого відбулася інституціоналізація руху 
політичних акторів євреїв у Галичині60.

Зауважмо: сіоністи не ставили виразних політичних завдань, їхньою головною 
метою була боротьба за збереження єврейської етнічної ідентичности, а ідеалом – 
утворення Єврейської держави в Палестині чи Уґанді. Іншими територіями, де 
могла б виникнути держава євреїв, уявляли Америку, терени між річками Небраскою 
і Арканзасом61. Проте важливим в усіх проєктах було твердження, що найбіль-
шим щастям для єврейського народу може бути тільки незалежна батьківщина62. 
Аналізуючи сучасне становище єврейства, сіоністи акцентували, що воно впродовж 
багатьох сторіч характеризувалося постійною боротьбою, в якій євреї зазвичай 
були слабкою стороною63. 

У 1883 і 1887 рр. у Львові виникли сіоністські товариства «Мікра Кодеш» 
(«Скликання священного зібрання») і «Сіон», які в майбутньому і стали ядром 
Всегалицької сіоністської організації. Згодом у всіх більших містах Галичини 
були створені схожі товариства: «Шохре Тошіа» у Стрию, «Га-іврит» у Коломиї, 
Станіславові, Тарнові й Дрогобичі64. Ці організації, з одного боку, боролися за те, 
щоб уже наполовину засимільована молодь знову повернулася до єврейської історії 
та єврейської мови, з іншого – за просвіту найортодоксальніших представників 



387

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

єврейства65. Саме в цей час на політичному горизонті краю з’явилася Єврейська 
національна партія (ЄНП), що проголосила: «Єврейський народ не загинув, він має 
життєві сили, щоб перечекати бурю і відродитися до нового життя»66. 

Свою програму ЄНП оприлюднила у Львові в 1892 р. Вона складалася з двох 
частин, які стосувалися становища євреїв Галичини і проблем освоєння Палестини. 
Частина програми ЄНП, присвячена внутрішній політиці, передбачала здобуття 
значної кількости представницьких місць у керівництві громад і парламенті, а та-
кож реалізацію прав, що належать євреям як окремому народові, створення спілок 
єврейських ремісників, опанування нових сфер економічної діяльности, створення 
професійних шкіл, ліквідацію кагалів, виховання молоді в дусі юдаїзму, заснування 
семінарії для підготовки рабинів, поширення сучасних наукових знань, розвиток 
етнічної самосвідомости, достоїнства і солідарности, усвідомлення своїх прав і 
обов’язків як щодо євреїв, так і неєвреїв. Зовнішньополітична програма містила такі 
положення: організація еміграції євреїв з Росії і Румунії до Палестини, створення 
там колонії для єврейського пролетаріату, пробудження в єврейських колоністів 
почуття національної єдности і мовної спільности через запровадження івриту, 
створення в Палестині професійної школи й івритської академії, створення в Європі 
товариства з освоєння Палестини.

Програмне положення політичного сіонізму – утворення власної держави в 
Палестині – знайшло сприятливий ґрунт на Галичині, оскільки вже перша крайова 
сіоністська організація була створена у Львові ще 1893 р. як «Місцева група Союзу 
австрійських товариств для колонізації Палестини і Сирії Сіон»67. Політична тра-
диція так званої крайової політики галицьких сіоністів, незважаючи на ідеологічну 
риторику, ґрунтувалася на засадах компромісу і визначалася формулою «do ut des» 
(«даю, щоб і ти мені дав»), якою неєвреї докоряли євреям68.

Унаслідок популяризації сіоністських ідей серед релігійних єврейських кіл 
на початку ХХ ст. в лоні сіоністів утворилася фракція «Мізрахі» (від «Мерхаз 
рухані» – «Духовний центр»), що згодом перетворилася на самостійну партійну 
організацію, в якій домінували релігійні цілі69. Її основні програмні засади по-
єднували традицію з роботою, спрямованою на відродження Палестини, а це по-
ширення релігійної свідомости, знань Талмуда, підтримка переселення євреїв до 
Ерец-Ісраелю70. Подібні засадничі позиції – відродження національного вогнища 
в Палестині, однак із плеканням соціалістичних ідеалів – відстоювали прибічни-
ки ідей пролетарського сіонізму в Галичині й на Буковині у програмі Єврейської 
соціал-демократичної партії «Поалей Сіон»71. Етнополітичну мобілізацію єврейства 
в лавах цієї єврейської соціалістичної партії Соломон Ґольдельман характеризував 
так: «…маса – перетворюється в націю [розрядка в оригіналі. – І. М.], яка себе по-
чинає пізнавати, як щось окреме, що пред’являє права на людське існування, яко 
новопосталий визначившийся організм серед других рівних йому і одноразово – від 
нього ріжних»72. 

Одним із провідних у розвитку єврейського політичного руху в Галичині кінця 
ХІХ – початку ХХ ст. був соціалістичний напрям. Ще в 90-х роках ХІХ ст. у Львові, 



388

Розділ 3

Дрогобичі і Стрию виникли робітничі гуртки «Світ», «Рівність», «Братство», в яких 
євреї-робітники брали активну участь. Вони й виступили ініціаторами створення в 
1894 р. організації «Пролетаріат», метою якої була «політична просвіта робітників» 

73. Єврейські соціалісти на Галичині впродовж 1890-х років входили до складу єди-
ної і формально інтернаціональної Соціал-демократичної партії Галичини і Сілезії 
(СДПГіС), яка чимраз виразніше набувала польського національного характеру. В 
1897 р. на конгресі СДПГіС у Перемишлі висунули ідею створення самостійної 
єврейської робітничої партії Галичини, поштовхом до чого стало виникнення в 
1897 р. у Вільнюсі Загального єврейського робітничого союзу (Бунд). Своє майбутнє 
етнічної групи Бунд та інші опоненти сіоністів бачили в її «вростанні» в місцевий 
етнополітичний організм як окремого етнічного сегмента. Галицькі бундівці своєю 
метою визначали повалення капіталістичного устрою, домагалися гарантування та 
захисту прав національних меншин і права народів на самовизначення74. Єврейську 
соціал-демократичну партію (ЄСДП) Галичини (дещо пізніше – і Буковини) про-
голосили в 1905 р. Висхідні засади її ідеології – визнання факту окремішности 
єврейського народу, стійкости його національної самосвідомости, надання євреям 
національно-персональної автономії, спротив асиміляції, а також обстоювання за-
сади класової боротьби. По суті, ЄСДП займала проміжне місце між двома «край-
нощами», представленими пропольською, асиміляторською Єврейською секцією 
Польської соціал-демократичної партії та сіоністською «Поалей Сіон»75. 

Як бачимо, всі єврейські партії, які інституціонувалися на Галичині, захищали 
національно-персональну автономію (тобто об’єднання представників єврейської 
нації не за територіальною ознакою, а внаслідок індивідуального союзу без ура-
хування місця проживання); запорукою автономії вони вважали ґміну (кагал). 
Розбіжність партійних ідеологій відображала відсутність єдности всередині єврей-
ської спільноти. Ставлення до ідеї відродження національної держави розмежову-
вало палестинофілів і тих, хто сподівався на позитивне розв’язання єврейського 
питання в Галуті. Єврейська громадськість не залишалася осторонь партійної 
структуризації, передумовою якої став імператив національного ренесансу єв-
рейства на Галичині. Він, по-перше, визначав завдання відродження історичної 
батьківщини в Ерец-Ісраель і, по-друге, домагався здобуття реального національ-
ного рівноправ’я в регіоні. 

Отже, структура єврейства в Галичині була досить-таки диференційована, хоча 
для багатьох етнічних груп населення регіону вона здавалась єдиним станом. Однак, 
як свідчать джерела, економічні, соціальні, культурні та громадянські права євреїв 
були вкрай обмежені. Стосовно політичних прав, то єврейська спільнота взагалі їх 
не мала, хоча й виступала як частина міщанства, відособленого релігією та суспіль-
ним становищем. Упродовж історії єврейства на Галичині кінця XVIII – початку 
ХІХ ст. релігійно-етнічні спільноти постійно перебували в стані паралельного 
співіснування з «сусідськими» етносами, які проживали на цій території. В основу 
своєї діяльности єврейські етнічні товариства і політичні партії Галичини ставили 
турботу про виховання етнічної свідомости єврейського населення. Однак щораз 



389

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

більша трансформація «затирала» старе ототожнення євреїв з юдаїзмом. За нових, 
сказати б, історичних умов (Габсбурзька монархія), «єврей» перестав бути тільки 
самоозначенням. Він був ще й витвором світської ідентичности, яку на значні групи 
людей, переважно засимільованих євреїв, накидали ззовні. Відчутним чинником, 
який і надалі розмежовував єврейські маси, були їхні суспільні ідеали. Адже саме 
дилема національного і соціального, класового стала своєрідним бар’єром, що від-
межовував єврейську громадськість, яка шукала відповіді на численні запитання 
модерної доби по різних партійних таборах. На зламі ХІХ–ХХ ст. простежувався 
й інший підхід у визначенні діалектики національного ідеалу. Саме він зростав на 
паритетних засадах етнічного та соціального. Власне їхнє відображення у фокусі 
таких взірців розмежовувало євреїв Галичини, зумовивши утворення широкого 
спектра їхнього етнічного партійно-політичного представництва, для якого ви-
значальними були факт відсутности Єврейської держави і проживання групи в 
іноетнічному оточенні.

Дилема тогочасного єврейства в Галичині полягала в тому, що галицьким євреям, 
по суті, і йти не було куди, якщо не брати до уваги міфологічну для багатьох із них 
землю – Ерец-Ісраель. Власне він і був тією площиною, в якій євреї по-різному 
змагалися за відновлення свого «дому буття», за не завжди сприятливих обставин 
виробляли механізми для збереження етнічної та культурної самоідентичности. 
Адже в певному сенсі євреї не становили нації, як, приміром, українці, поляки 
чи німці. А тому громадянське й економічне існування в Габсбурзькій монархії, 
зокрема на Галичині, залежало не від участи в етнонаціональній спільноті, як це 
було в неєвреїв (українців, поляків, німців) обраного хронотопу, а навпаки, від 
відсутности такого статусу. Тож за відсутности власних державностей, в умовах 
спільного проживання в Галичині християнських (українців, поляків, німців) та 
нехристиянських спільнот (євреїв) конфесійний чинник поглиблював почуття ет-
ноідентифікації серед населення багатоетнічного регіону.

Життя серед чужих та часто ворожих між собою етносів-сусідів ставило перед 
євреями Галичини нелегкий імператив: безпомилково визначити найсильнішого. 
Адже помилка могла мати й трагічні наслідки. Орієнтація на інтереси найсильнішої 
сторони гарантувала євреям виживання у межах, які визначав для них найсильні-
ший. А що українці протягом своєї історії на Галичині найчастіше були слабшою 
стороною, то зрозуміло, що в усвідомленні групи виробився стійкий стереотип 
ворожого ставлення євреїв до українських інтересів, а тому вимагати від галиць-
ких євреїв переходу на бік слабких означало вимагати від них неможливого, тобто 
відмови від основної умови виживання. Окрім способу життя, який єврей підав-
стрійської Галичини поділяв з неєвреями як громадянин, його життя складалося із 
визначених соціальних відносин, які він мав підтримувати; культурних процесів, 
які мав плекати; діяльности, в якій мусив брати участь; організацій, до яких по-
трібно було належати; побутових обставин, до яких треба було пристосовуватися; 
моральних і соціальних стандартів, за якими годилося жити євреєві. А тому за всі 
роки правління Габсбурґів євреї у Галичині боролися за громадянське рівноправ’я 



390

Розділ 3

і суспільне визнання. Не менш важливою була нова внутрішньоєврейська дискусія 
про орієнтацію на конфесію чи національність.

1. Капраль М. Національні громади Львова XVI–XVIII ст. (соціально-правові взаємини). 
Львів, 2003. С. 83.

2. Великий І. Історична ґенеза галицького єврейства. Незалежний культурологічний 
часопис «Ї». 2007. Ч. 48: Гебрейський усе-світ Галичини. С. 13, 15, 17; Монолатій І. Разом, 
але майже окремо. Взаємодія етнополітичних акторів на західноукраїнських землях у 
1867–1914 рр. Івано-Франківськ, 2010. С. 111–112.

3. Жерноклеєв О. Національні меншини на західноукраїнських землях у складі 
Австро-Угорщини (1900–1914 рр.). Вісник Прикарпатського університету. Історія. Івано-
Франківськ, 1999. Вип. ІІ. С. 74, 79.

4. Герасименко М. П. Аграрні відносини в Галичині. Київ, 1959. С. 111; Brawer A. Galizien. 
Wie es an Österreich kam. Wien, 1910. S. 10.

5. Монолатий И. Евреи и немцы – жители сельскохозяйственных колоний Галиции 
(конец XVIII – начало XX вв.). Материалы Восьмой Ежегодной Международной Меж-
дисциплинарной конференции по иудаике. Москва, 2001. С. 58–59; Монолатий И. Патент 
толерантности австрийского императора Иосифа II и галицийские евреи. Проблемы еврей-
ской истории. Москва, 2008. Ч. 1. С. 122, 125; Grodzinski S. The Jewish Question in Galicia: 
The Reforms of Maria Theresa and Joseph II, 1772–1790. Polin. Studies in Polish Jewry / ed. by 
I. Bartal, A. Polonsky. London, 1999. Vol. 12: Focusing on Galicia: Jews, Poles and Ukrainians 
1772–1918. P. 63, 69.

6. Buzek J. Wpływ polityki żydowskiej rządu austriackiego w latach 1772–1788 na wrost 
zaludnenia żydowskiego w Galicji. Kraków, 1903. S. 167; Ochs D. Die Aufklärung der Juden in 
Galizien 1772–1848. Wien, 1937. S. 20.

7. Вовчко М. Соціальна інтеграція галицьких євреїв у другій половині ХІХ – на по-
чатку ХХ століття: вихід із гетто й розселення в міському просторі. Judaica Ukrainica / 
ed. V. Chernoivanenko, Sh. Stampfer. Kyiv, 2015. Vol. 4. С. 69.

8. Жерноклеєв О. Національні меншини… С. 79–80.
9. Драк М. Східна Галичина: національний склад населення міст та містечок (1880–

1910  рр.). Матеріали V конгресу Міжнародної асоціації україністів. Історія: зб. наук. 
статей. Чернівці, 2004. Ч. 2. С. 278; Bihl W. Die Juden. Die Habsburgermonarchie 1848–1918. 
Im Auftrag der Kommission für die Geschichte der Österreichisch-Ungarischen Monarchie 
(1848–1918) / herausgegeben von A. Wandruszka und P. Urbanitsch. Wien, 1980. Band III: Die 
Völker des Reiches. 2.Teilband. S. 884–886.

10. Там само.
11. Bihl W. Die Juden. S. 885.
12. Драк М. Східна Галичина… С. 281; Монолатій І. Разом, але майже окремо.… С. 446, 

таб. 27.
13. Грицак Я. Пророк у своїй вітчизні. Франко та його спільнота (1856–1886). Київ, 

2006. С. 340.
14. Жерноклеєв О. С. Національні секції австрійської соціал-демократії в Галичині й на 

Буковині (1890–1918 рр.). Івано-Франківськ, 2006. С. 66.
15. Грицак Я. Пророк у своїй вітчизні… С. 340.
16. Еврейская энциклопедия. С.-Петербург, 1912. Т. 6: Галиция. С. 95–98.



391

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

17. Погребинская И. Современный методологический подход к проблеме украинско-
еврейских отношений (конец ХIX – начало ХХ веков). Євреї в Україні: історія, культура, 
традиції. Київ, 1997. С. 217.

18. Bihl W. Die Juden. S. 914; Монолатій І. Разом, але майже окремо… С. 151.
19. Wróbel P. Zarys dziejów Źydów na ziemiach polskich w latach 1880–1918. Warszawa, 

1991. S. 53.
20. Погребинська І., Гон М. Євреї в Західноукраїнській Народній Республіці (до про-

блеми українсько-єврейських взаємин). Київ, 1997. С. 13.
21. Монолатій І. Громадянське рівноправ’я в обмін на етнічне самозречення: інтеґра-

ція євреїв Галичини в Габсбурзьку державу. Judaica Ukrainica / ed. V. Chernoivanenko, 
C. Blackmer. Kyiv, 2014. Vol. 3. С. 39, 57.

22. Єврейське населення та розвиток єврейського національного руху на Буковині в 
останній чверті XVIII – на початку ХХ ст. Збірник документів та матеріалів / упоряд.: 
О. Добржанський, М. Кушнір, М. Никирса. Чернівці, 2007. С. 45, 48–49.

23. Монолатий И. Патент толерантности… С. 116.
24. Śliż M. Galicyjscy Żydzi na drodze do równouprawnienia 1848–1914. Aspekt prawny 

procesu emancypacji Żydów w Galicji. Kraków, 2006. S. 67.
25. Grodzinski S. The Jewish Question in Galicia… P. 63–69.
26. Єврейське населення… C. 21.
27. Śliż M. Galicyjscy Żydzi… S. 109–123.
28. Ibid. S. 77.
29. Państwowa ustawa o prawie stowarzyszania się z 15 listopada 1867 r. Dziennik Ustaw 

Państwowych. Lwów, 1867. Nr. 134. S. 2–3.
30. Żundul J. Państwo w Państwie? Autonomia narodowo-kulturalna w Europie 

Środkowowschodniej w XX wieku. Warszawa, 2000. S. 121–122.
31. Śliż M. Galicyjscy Żydzi… S. 84.
32. Державний архів Чернівецької області (далі – Держархів Чернівецької обл.). Ф. 325. 

Оп. 1. Спр. 1532. Арк. 1.
33. Законъ зъ дня 21 Марта 1890, дотычно упорядкованѣя внѣшнихъ правныхъ относинъ 

сполечности вѣры жидовскои. Вѣстникъ законовъ державныхъ для королевствъ и краѣвъ 
въ державной думѣ заступленыхъ. Рочникъ 1890. Вѣденъ, 1890. С. 109, 112.

34. Dziadzio A. Monarchia Konstytucyjna w Austrii 1867–1914. Kraków, 2001. S. 239–241.
35. Stourzh G. Czy Żydzi w dawnej Austrii uznawani byli za narodowość? Ze sobą, obok 

siebie, przeciwko sobie: Polacy, Żydzi, Austriacy, Niemcy w XIX i na początku XX wieku. Kraków, 
1995. S. 73–81; Dziadzio A. Monarchia Konstytucyjna… S. 59–88.

36. Adamczyk M. J. Edukacja a przeobrażenia społeczności żydowskiej w monarchii 
habsburskiej 1774–1914. Wrocław, 1998. S. 58–65.

37. Ibid. S. 86–88.
38. Śliż M. Galicyjscy Żydzi… S. 53–54, 98.
39. Центральний державний історичний архів України, м. Львів (далі – ЦДІАЛ України). 

Ф. 146. Оп. 51-а. Спр. 539. Арк. 17–21.
40. Там само. Арк. 13–16.
41. ЦДІАЛ України. Ф. 178. Оп. 1. Спр. 3647. Арк. 3, 5зв., 8, 11.
42. Там само. Оп. 2. Спр. 3717. Арк. 40–42.



392

Розділ 3

43. Там само. Оп. 4. Спр. 24. Арк. 2, 4, 4зв.
44. Zbiór najważniejszych okólników zasadniczych Rady Szkolnej Krajowej. Lwów, 1895. 

T. 2. Nr. 364. S. 148–149.
45. Державний архів Івано-Франківської області (далі – Держархів Івано-Франківської 

обл.). Ф. 294. Оп. 1. Спр. 2. Арк. 2, 3, 4зв, 13зв, 23, 31.
46. Mendelsohn E. Jewish Assimilation in L’viv: The Case of Wilhelm Feldman. Nationbuilding 

and the Politics of Nationalism. Essays on Austrian Galicia / ed. A. S. Markovits and F. E. Sysyn. 
Cambridge, 1989. P. 96.

47. Лентоха Б. Газета львівських євреїв «Chwila». Незалежний культурологічний часопис 
«Ї». 2008. Ч. 51: Гебрейський Львів. С. 263.

48. Мацєжинський В. Л. Розвиток преси у Галичині в другій половині ХІХ – на початку 
ХХ ст. Галичина (м. Івано-Франківськ). 2004. № 10. С. 100.

49. Лентоха Б. Газета львівських євреїв «Chwila».С. 263; Мацєжинський В. Л. Розвиток 
преси у Галичині… С. 100.

50. Гон М. Галичина кінця ХІХ – початку ХХ ст.: формування єврейського сегменту 
політичної системи Австро-Угорщини. Актуальні проблеми вітчизняної та всесвітньої 
історії. Рівне, 2008. Вип. 13. С. 179, 180; Monolatii I. Powstanie oraz działalność żydowskich 
partii politycznych i organizacji obywatelskich w Galicji Wschodniej na przełomie XIX i XX w. 
Rocznik Towarzystwa Naukowego Płockiego. 2018. T. X. S. 334–356.

51. Mendelsohn E. Żydzi Europy Środkowo-Wschodniej w okresie międzywojennym. 
Warszawa, 1992. S. 72.

52. Монолатій І. Регіональне, етнокультурне та ідейно-політичне розмаїття західноукра-
їнських земель у складі монархії Габсбургів. У кігтях двоглавих орлів. Творення модерної 
нації. Україна під скіпетрами Романових і Габсбургів / кер. В. Столяренко. Харків, 2016. 
С. 63, 68–69.

53. Монолатій І. Єврейський дискурс західноукраїнської етнополітичної сфери (кінець 
ХІХ – початок ХХ ст.). Judaica Ukrainica / ed. V. Chernoivanenko. Kyiv, 2012. Vol. 1. С. 77.

54. Nussenblatt T. Syjonizm w Małopolsce Wschodniej przed Teodorem Herzlem. Chwila 
(Lwów). 1931. 10 czerwca. S. 7. 

55. Wróbel P. Zarys dziejów Źydów… S. 61.
56. Держархів Івано-Франківської обл.. Ф. 8сч. Оп. 1. Спр. 44с. Арк. 23–24; Там само. 

Оп. 3. Спр. 1091. Арк. 95, 97, 104–109.
57. Ruppin A. Die Juden der Gegenwart. Eine Sozialwissenschaftliche Studie. 3. unveränderte 

Auflage. – Berlin, 1920. S. 242–245.
58. Гон М. Галичина кінця ХІХ – початку ХХ ст. … С. 181.
59. Смольский И. Зароджение и развитие сионизма в Галиции в конце ХІХ – начале ХХ вв. 

Материалы Одиннадцатой ежегодной международной междисциплинарной конференции 
по иудаике. Москва, 2004. Ч. 1. С. 407. 

60. ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 58. Спр. 3047. Арк. 5, 6, 12, 26, 30.
61. Kirton J. Do dziejów asymilacyi i sionizmu w Galicyi (1880–1892). Moriach. 1906. 

Nr. 12. S. 314.
62. ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 58. Спр. 3056. Арк. 45зв, 56; Там само. Спр. 3058. 

Арк. 5, 43–47, 63.
63. Feldman W. Asymilatorzy, syoniści i Polacy. Lwów, 1894. S. 21.
64. Landau M. Geschichte des Zionismus in Oesterreich-Ungarn. Wien [б. р. в.]. S. 41, 42.



393

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

65. Монолатій І. Єврейський дискурс… С. 83.
66. Маламед В. У боротьбі за рівноправність та національне відродження (1848–1918 рр.). 

Незалежний культурологічний часопис «Ї». 2008. Ч. 51: Гебрейський Львів. С. 66–67; Мо-
нолатій І. Євреї в імперії Габсбургів (1772–1918 рр.). Нариси з історії та культури євреїв 
України / упоряд., ред. Л. Фінберг, В. Любченко. Київ, 2005. С. 110–111.

67. ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 58. Спр. 441. Арк. 1, 2; Там само. Спр. 3046. Арк. 16, 
23, 34, 56, 72.

68. Монолатій І. Єврейський дискурс… С. 91; Монолатій І.. Українсько-єврейський етно-
політичний діалог на західноукраїнських землях (кінець ХІХ – початок ХХ ст.). Українська 
орієнталістика: спеціальний випуск з юдаїки / ред. І. Срібняк. Київ, 2011. С. 243–276.

69. Гон М. Галичина… С. 181.
70. Держархів Івано-Франківської обл. Ф. 2сч. Оп. 3. Спр. 1091. Арк. 24, 30; Там само. 

Ф. 8сч. Оп. 1. Спр. 44с. Арк. 1–3.
71. Там само. Ф. 8сч. Оп. 1. Спр. 109с. Арк. 4; Там само. Спр. 361. Арк. 5; Держархів 

Чернівецької обл. Ф. 325. Оп. 1. Спр. 1537. Арк. 1,2.
72. Ґольдельман С. Листи жидівського соціал-демократа про Україну: Матеріяли до іс-

торії українсько-жидівських відносин за часів революції. Відень, 1921. С. 11.
73. Монолатій І. Євреї в імперії Габсбургів… С. 111.
74. Жерноклеєв О. С. Національні секції… С. 324, 325, 333.
75. Держархів Івано-Франківської обл. Ф. 69сч. Оп. 1. Спр. 3с. Арк. 2; Там само. Оп. 2. 

Спр. 446с. Арк. 163–165; Там само. Оп. 1. Спр. 361. Арк. 5, 7зв.



394

Розділ 3

Іван Монолатій
 «ЖИТИ І ДАВАТИ ЖИТИ ІНШИМ»:  
ГАЛИЦЬКІ НІМЦІ

Німецька діаспора в Галичині сформувалася на основі багатовікових 
традицій німецької присутности на теренах Центрально-Східної Європи, і це значною 
мірою визначило локалізацію німецьких поселень, що виникали в досліджуваному 
регіоні. Формування еміграційних потоків з Південно-Західної Німеччини, скерова-
них на теперішні західноукраїнські землі, зумовлювалося, з одного боку, економіч-
ними та суспільно-політичними чинниками, що складалися в Німецькій державі, а 
з іншого – колонізаційною та урбанізаційною політикою Австрійської імперії на її 
східних теренах, об’єктивною потребою в спеціалістах для розвитку різних галузей 
економіки і культури. 

Німецькомовні колоністи, які почали своє переселення на галицькі землі напри-
кінці ХVІІІ ст., не становили монолітної спільноти. Знадобилося понад століття, щоб 
дифузна маса німецьких поселенців перетворилася на те, що сучасні дослідники 
називають «німецькою спільнотою». Чинників, які особливо на початку колонізації 
розділяли німецьких поселенців на окремі спільноти, було декілька. Головні з них 
– етнічний, мовний та конфесійний. З часом актуалізувалися такі роз’єднувальні 
чинники, як географічний, економічний і правовий, у той час як етнічний та мовний 
втратили свою початкову силу. 

Німецькі колонії на Галичині стали сприятливим культурно-етнічним серед-
овищем, у якому відбувалася адаптація більшости новоприбулих вихідців з ні-
мецьких земель. Заселення регіону німецькими колоністами певною мірою спри-
яло соціально-економічному, громадсько-політичному та культурно-освітньому 
розвитку, який супроводжувався компактним розселенням австрійських німців 
і вихідців з Речі Посполитої та інших німецьких земель на території Галичини. 
Єдиним чинником, який і на початку колонізації, і в подальшому чітко й безком
промісно поділяв таку неоднорідну масу німецькомовних колоністів на декілька 
великих груп, була конфесійна належність. На основі цієї ознаки виділяють три 
групи німецьких колоністів сучасного західноукраїнського регіону – це лютера-
ни, католики та меноніти. Всередині цих груп або існували з самого початку, або 
сформувалися пізніше різні релігійні течії. На початку колонізації надзвичайно 
важливою була етнічна самоідентифікація німецькомовних переселенців. З часом 
у середовищі німецькомовних колоністів створилася нова ідентичність, яка ґрун-
тувалася на спільному проживанні в межах однієї колонії або округу. Зіставлення 



395

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

самоідентифікації німецькомовних колоністів західноукраїнського регіону й 
ідентифікації їх з навколишнім населенням свідчить про те, що шаблонність у 
формуванні етностереотипів є радше інтелектуально привнесеною закономірніс-
тю, ніж специфічною рисою тієї чи тієї спільноти. Як німці-колоністи майже не 
бачили різниці між сусідами українцями і поляками, які мали виразно відмінні 
життєві практики, так і в очах українських та польських селян католики, люте-
рани, сепаратисти, реформати, гуттерці, меноніти, шваби, голландці, гессенці 
були «німцями».

Міжкультурна взаємодія німецьких колоністів з їхнім поліетнічним оточенням 
розгорталася на різних рівнях і втілювалась у безлічі форм. Перший рівень охоплю-
вав безпосередні контакти німецьких колоністів з населенням західноукраїнського 
регіону. Другий рівень, на якому відбувалася кроскультурна взаємодія, реалізував-
ся через макровпливи, які діяли на розвиток міжетнічних стосунків. Серед таких 
чинників, які опосередковано впливали на перебіг міжетнічних контактів у регіоні, 
були законодавча політика, модернізація, внутрідержавні і загальносвітові про-
цеси. Ізольованість німецькомовних колоністів мала не так етнічну, як соціальну 
природу, і в цьому плані німецький поселенець за соціокультурними характерис-
тиками був набагато ближчий до українського селянина, ніж до німця-підприємця 
або суспільного діяча, а життєві практики українських селян та німецькомовних 
колоністів мали набагато більше спільних, аніж відмінних рис, як-то: традиціона-
лізм, консерватизм і відносна замкненість общинного життя, велика роль етнічної 
і релігійної відчужености тощо. 

Особливої уваги потребують особливості ідентичности переселенців. Стосовно 
німців-переселенців на Галичину, то потрібно з’ясувати їхню особливу «ідентичність 
зісланих» за допомогою культурних критеріїв. Австрійські німці та німці Східної 
Європи суттєво відрізнялися від німців «батьківщини» своєю психологією, мовою, 
релігійністю, культурною традицією і способом життя – останні розглядали їх, по 
суті, як чужинців. Щодо пізніших колонізаційних хвиль середини і кінця ХІХ ст. 
ці відмінності були ще разючішими. Локальні рівні ідентичностей німецьких коло-
ністів західноукраїнського регіону визначали за формулами «тихі на землі» і «по-
казові господарі». З середини ХІХ ст. відбувалося формування нової – надгрупової 
ідентичности, яка проіснувала до початку Першої світової війни. 

Формування німецької діаспори на Галичині. Найдавніші повідомлення про 
тимчасову появу в Галичині німецьких купців сягають ще другої половини ІХ ст. 
Згодом до них приєдналися торговці з Австрії, Сілезії та Саксонії. Поряд із ними 
німці прибували сюди як мандрівники, місіонери, учасники різних посольств. Торгові 
візити німецьких купців продовжувались і в Х–ХІ ст., що підтверджують знахідки 
германських динаріїв та вендок на цій території. Від початку ХІ ст. невеликі групи 
німців починають осідати й обживатися в містах Галицького князівства і вести тут 
свої торговельні справи. Військово-дипломатичні контакти галицьких князів з різ-
ними німецькими політичними угрупованнями призвели до появи німецьких воїнів, 
які брали участь у військових діях на боці руських правителів. В часи Галицького і 



396

Розділ 3

Галицько-Волинського князівств у регіоні стали з’являтися німецькі ремісники, які 
розбудовували галицькі міста1.

Упродовж усього періоду середньовіччя німці традиційно посідали важливе місце 
в системі контактів русько-української етнічної спільноти Галичини із Тевтонським 
орденом та німецькомовними державами-князівствами, які, щоправда, були різними 
за своєю політичною кон’юнктурою2. Активні контакти Галичини із німецькими зем-
лями та лояльна політика щодо німців панівної князівської верхівки привели згодом 
до появи в деяких містах невеликих німецьких колоній, в яких проживали переважно 
купці, ремісники, зрідка воїни та духовні особи. Згодом окремі з них стали займати 
високе становище в суспільній ієрархії і впливати на внутрішнє життя галицьких і 
волинських міст. 

Державний і політичний провід Галицько-Волинського князівства, пізніше – 
першого руського королівства, доволі широко протегував німецькому населенню 
міст Галичини. В цьому східнослов’янському князівстві ширилася латинська мова, 
зокрема в канцеляріях, а приплив німецьких колоністів активізував інтеграцію краю 
в західноєвропейську систему економічних і політичних відносин. Ці тенденції 
виявилися головно в техніці ремесла, в торговельній справі, в організації міського 
самоврядування3. 

Збільшення кількости чужинців у містах Галичини в XIV – на початку XV ст., від-
носна недорозвинутість міського життя, посилення міжконфесійного протистояння на 
німецьких територіях (католики – протестанти) спричинили виокремлення із німець-
кого середовища першого міського патриціату галицьких міст. Його основою було 
маґдебурзьке право, яке стало реальним виразом закономірного процесу формування 
міщанства як суспільного стану. Ці правові норми слугували не тільки культурним і 
фіскальним цілям, але й денаціоналізації регіону, скріпленню польсько-католицьких 
впливів. У великих містах Галичини німці, які були повноцінними міщанами, зайняли 
провідні позиції. З одного боку, німці сприяли входженню цих земель в загально-
європейські культурні та політичні процеси, а з іншого – привілеї німців-католиків 
були чинником денаціоналізації тих, хто не належав до привілейованої в масштабах 
польської держави католицької конфесії4.

Значно пізніше причинами значного збільшення кількости німецького населення 
на відносно малозаселених територіях Східної Європи загалом і на Галичині зокрема 
були безперервний поділ землі в південно-західній Німеччині і нестача сільськогос-
подарської площі для прожитку німецької селянської родини після Тридцятилітньої 
війни 1618–1648 рр. та Ауґсбурзького миру 1655 р. Вони й призвели до глибоких 
змін в економіці, політиці та національному житті німецьких князівств-держав та 
сусідніх держав5. 

Для німців на Галичині, як і для всіх німців Східної Європи, була характерна по-
ліконфесійність. Основну й кількісно більшу групу німецьких конфесій у Галичині 
становили представники різних напрямів протестантизму, римо-католики і зовсім 
незначну – інших віросповідань. А що в останній третині XVIII ст. найбільш точною 
характеристикою етнічної належности на Галичині залишалося віросповідання, з 



397

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

погляду конфесійної диференціації, німці тут не становили єдности, а поділялися 
на кілька окремих спільнот. До них входили віряни однієї-двох національностей – 
євангелічно-лютеранські німці. Зазначимо: у цьому разі можна говорити лише 
про деяку умовність терміна «німці». У першоджерелах переписів вони подекуди 
називали себе «швабами», «австрійцями», «євангелістами ауґсбурзькими» та ін. 
Як свідчать джерела, на початку колонізації надзвичайно важливою була етнічна 
самоідентифікація німецькомовних переселенців. Іншим потужним пластом, що 
зумовлював самоідентифікацію колоністів, була релігійна належність. З часом у се-
редовищі німецькомовних колоністів формується нова ідентичність, яка ґрунтувалася 
на спільному проживанні в межах однієї колонії або округу. Рівно як німці-колоністи 
практично не бачили різниці між сусідами українцями і поляками, які мали виразно 
відмінні життєві практики, так і в очах українських і польських селян католики, 
лютерани, реформати, меноніти, шваби, гессенці були «німцями». Спостереження, 
зроблені на підставі джерельного матеріалу, який стосується Галичини, не дають 
підстав твердити, що етнонім «німці» означав тут лише німців-протестантів. Під 
цим етнонімом розуміли всіх представників німецького етносу незалежно від хрис-
тиянської конфесії6.

Приєднання 1772 р. Галичини до складу Австрійської імперії позначилося на 
всіх формах її політичного, економічного та культурного розвитку. Міжнародний 
досвід у європейському законодавстві щодо іноземних колоністів XVIII ст. Пруссії 
(«Потсдамський едикт» від 29 жовтня 1684 р. Великого курфюрста Фрідріха 
Вільгельма І) та Росії («Маніфест» 1763 р. імператриці Катерини ІІ) і заходи, спря-
мовані на формування розселення німців в регіонах абсолютистських імперій (Чехії, 
Моравії, Росії, Південній Угорщині) давали змогу Австрії централізовано проводити 
колонізаторську політику на Галичині. В 1774–1830 рр. змістом такої політики була 
організація переселення німців-колоністів для поселення в містах та селах Галичини, 
а також заснування окремих поселень7. 

Наприкінці XVIII – на початку ХІХ ст. колонізаторська політика Габсбурґів привела 
до появи на Галичині німецької етнічної спільноти, яка зробила не тільки вагомий 
внесок у політичний, сільськогосподарський, промисловий та культурний розвиток, 
але й збільшила чисельність протестантів і католиків краю. Німецькі поселенці на 
Галичині належали до різних конфесій. За віросповіданням німецькі колоністи були 
римо-католиками, євангелістами, кальвіністами і лютеранами. Найбільше було про-
тестантів: євангельських християн – 46,8%, реформованих – 12,8 %, менонітів – 0,9 %. 
Католики становили 39,5% загальної кількости8.

Початки колонізації припали на панування імператриці Марії-Терезії і пов’язані 
були з виданим нею 1 жовтня 1774 р. так званим «патентом заселення». Документ 
закликав до поселення на Галичині купців, малярів, промисловців і ремісників ка-
толицького та унійного віровизнання. До цього акту додавався й інший патент – для 
протестантів, яким дозволили оселятися в чотирьох містах: Ярославі, Замості, Львові і 
Заліщиках9. Планову колонізацію Галичини розпочав імператор Йосиф ІІ, який наказав 
поселяти тут людність, зайняту передусім в аграрному секторі економіки. Переважна 



398

Розділ 3

більшість колоністів походила з Південної Німеччини, головно з Палатинату (назва 
землі Пфальц у Південно-західній Німеччині, на правому березі Рейну). 13 жовтня 
1781 р. імператор усунув останні перешкоди для переїзду на Галичину протестантів, 
оголосивши так званий «патент толерантности» для усієї австрійської монархії10. У 
80-х роках XVIII ст. серед колоністів з Південної Німеччини до Галичини переїхала 
значна кількість євангелістів (лютеранів), реформованих євангелістів (кальвіністів), 
менонітів і католиків11.

Упродовж 1782–1814 рр. процеси колонізації на Галичині відбувалися повільно. 
Зокрема, 1786 р. на 3 087 родин колоністів лютеранів було 1 445 родин (47%), като-
ликів ‒ 1 216 (39%), реформованих ‒ 398 (13%) і менонітів ‒ 28 (1%)12. До 1814 р. 
кількість колоній збільшилася до 184 і в них мешкало приблизно 20 тис. колоністів, 
з них – близько 12 тис. осіб євангелістського віровизнання13. 

У наступних роках заселення Галичини тривало й далі, однак значною була при-
ватна колонізація. Кількість євангелістів у Галичині на кінець 40-х років ХІХ ст. ста-
новила 30 тис. осіб, а 1880 р. – 40 919 осіб14. Протестанти, які прибували на Галичину, 
отримували право організації парафій за власні кошти, а от для колоністів-католиків 
не передбачалося утворення окремих парафій15. В середині ХІХ ст. в 19 галицьких по-
вітах мешкало 28 128 євангелістів і 1 892 особи реформованого обряду. Найбільше їх 
зосереджувалося на Буковині й Галичині (у Львівському, Стрийському, Золочівському, 
Самбірському та Вадовицькому округах)16. 

Характерно, що ані імператорський двір, ані австрійський уряд не мали чітко 
окресленої політичної програми стосовно німецької етнічної спільноти на Галичині. 
До середини ХІХ ст. держава надавала колоністам фінансову допомогу – головно 
для утворення та утримання євангелістських шкіл17. Це пояснювалося тим, що про-
тестанти на Галичині становили чисельну діаспору, адже їхні колонії були одна від 
одної на віддалі кількох або кільканадцяти кілометрів. Ця ситуація виникала з факту, 
що метою австрійської колонізаторської політики було утворення сильних осередків 
німців в найважливіших містах Галичини18. 

Однак залишається фактом те, що з другої половини ХІХ ст. спостерігається 
згортання державної підтримки щодо німецьких колоністів на Галичині з боку ав-
стрійської влади. Поступово зменшено фінансування для шкіл та євангелістських 
громад. У найважчій ситуації вони опинилися після 1867 р., коли Галичина отри-
мала автономію. Згідно з нею, край отримував не тільки власний сейм та місцеве 
самоврядування, а й власне самоуправління у шкільництві та віросповіданнях. А 
що мовою урядування та викладання в навчальних закладах була визнана польська, 
державне розпорядження стосовно публічних шкіл від 1869 р. не виокремлювало 
євангелістських німецьких шкіл. Надалі такі школи трактували лише як приватні. 
Євангелістські громади зобов’язувалися сплачувати подвійний податок – на утри-
мання державних та приватних шкіл. Це призвело до занепаду більшости з наявних 
у Галичині протестантських шкіл19.

Причинами такої ситуації стала еміграція німців з Галичини й посилення процесів 
полонізації. На виїзд німців вплинув також економічний чинник – поступове пере-



399

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

населення Галичини і роздроблення земельних ділянок. Зокрема, в кінці ХІХ – на 
поч. ХХ ст. в середовищі галицьких німців почався процес поділу землі між дітьми, 
що врешті призвело до дроблення наділів і знижувало ефективність німецьких гос-
подарств. Розуміючи невигідність роздроблення землі, німецькі колоністи намага-
лись вжити запобіжних заходів і одним із них вважали переселення в інші регіони 
Габсбурзької монархії, де цих негативних явищ можна було б уникнути. Пізніше за 
внутрішніми міграціями почався еміграційних рух до Росії (Волинська губернія) і 
Північної Америки (США, Канада). В цих місцевостях утворювалися осередки так 
званої «німецької галицької еміграції»20.

І саме тому кількість німців на Галичині в 1880–1910 рр. значно зменшилася: від 
277 223 осіб у 1880 р. до 197 719 у 1890 р., 176 064 у 1900 р., і 64 845 осіб у 1910 р.21 
Таке зменшення відбулося за рахунок німців-католиків. Чисельність євангелістів 
у 1880–1890 рр. дещо зросла, однак до 1910 р. знизилась із приблизно 40 тис. до 
30  186  осіб22. Стосовно ж менонітів треба зазначити, що із 142 родин у 1880 р. 
70 родин через чотири роки виїхали в Північну Америку, тобто майже половина23. 
Не менш популярним був так званий «прусський» напрям еміграції. Його пік настав 
1899 р. і тривав упродовж перших років ХХ ст., оскільки значна частина галицьких 
колоністів переїхала до Західної Пруссії, а також у район Познаня24. Для багатьох 
німців це, по суті, означало репатріацію, бо саме звідти частина з них прийшла на 
Галичину. Такі процеси наочно засвідчили те, що на поч. ХХ ст. німецька діаспора на 
Галичині не була абсолютно осілою в регіоні і для неї були характерні різноманітні 
міграційні процеси.

Асиміляційні практики німців на Галичині. Така ситуація означала, що 
значна частка вірян в нових умовах приймала католицтво, а колись великі єван-
гелістські парафії Галичини нерідко ставали мішаними. Головною причиною 
таких переходів найчастіше було бажання вступити у змішані шлюби. Зауважмо: 
конфронтація за «свою» конфесію/церкву «вписувалася» в загальний континуум 
конфліктного модуля міжетнічної взаємодії на підавстрійській Галичині25. А що 
етнічні спільноти тут мали два варіанти на вибір (перший – бути асимільовани-
ми насильницькими методами або «зверху», другий – прийняти «правила гри» 
панівної конфесії, тобто асимілюватися «знизу»), проблема «навернення» німців 
полягала зазвичай у переходах протестантів у римо-католицизм (і не лише у меж-
ах «власної» етнічної групи). 

Відомі випадки асиміляції німців, які в мішаних німецько-польських сім’ях по-
лонізувалися. У спогадах поляка Зиґмунта Качковського знаходимо твердження, що 
«як котрийсь із німців женився на польці, то повністю втрачав самостійність влади, 
адже жінка брала його за горло, і мусив танцювати так, як вона йому грала»26, тож 
відзначаємо вагомий факт асиміляції «знизу» (через змішані подружжя) і добровіль-
ного переходу німців з однієї конфесії в іншу – переважно католицьку. Паралельно 
міркуючи про асиміляцію/полонізацію німців-католиків у Галичині, український 
часопис «Свобода» стверджував: «Котрий шваб пішов до школи чи взагалі до міста, 
ставав поляком сам, або вже його діти»27. 



400

Розділ 3

Проілюструймо ці тези прикладами асиміляції «знизу» – фактами мішаних 
шлюбів. Приміром, крайовий радник, циркулярний староста у Стрию німець Адам 
Рехберґер одружився з полькою Констанцією Змієвською. Їхній син перейшов на 
римо-католицизм і в 1809 р. служив у польській армії Юзефа Понятовського. Інший ві-
домий факт – одруження в 1905 р. відставного капрала-лютеранина Адольфа Бунцеля 
з Крехова з львів’янкою римо-католичкою Сабіною Банашевською, після чого діти 
виховувалися вже не на лютеранських, а римо-католицьких цінностях28. Траплялися 
й спорадичні випадки прийняття німцями-протестантами греко-католицького об-
ряду: 1880 р. часопис «Діло» повідомляв про такий факт у с. Монастирському під 
Косовом, коли «німець-лютеранин прийняв греко-католицьку віру від своєї дружини-
гуцулки»29. 

Ілюстрацією, сказати б, «класичної» асиміляції є історія львівського чиновника 
Юзефа-Алоїзія Райтценгайма, батько якого, Вільгельм, був німцем і високим чинов-
ником губернії, директором Львівської станової академії. Ю. А. Райтценгайм таємно 
від батька став учасником польського повстання 1831 р., очевидно, внаслідок того, 
що мати полька Юліана Ґордик виховувала його в «дусі польського патріотизму». 
Як висновують історики, такий рішучий крок сина німецького чиновника до римо-
католицизму призвів до громадського обурення30. 

А що переходи галицьких німців, головно протестантів, у римо- і подекуди греко-
католицизм були звичним явищем для досліджуваного хронотопу, то ми трактуємо 
мішані подружжя як суттєві чинники міжетнічної взаємодії31. Їх увиразнюють шлюбні 
контракти, які узгоджували умови релігійного виховання спільних дітей. Так, скажімо, 
в документі такого типу від 27 травня 1904 р. зазначалося: «Ми, нижче підписані, 
Іван Лис, помічник канцеляриста у Львові, греко-католицького визнання, та Філіпіна 
Гесс, дочка надмлинаря у Замарстинові, євангелістського визнання, сьогодні свідчимо, 
що мимо клятви, даної перед греко-католицьким священиком про виховання дітей 
у греко-католицькій вірі, залишаємо за собою визнання, у якому хреститимуться й 
виховуватимуться за спільною згодою наші діти. За згодою батька синів будемо вихо-
вувати у батьківській вірі, а дочок – у євангелістській будемо хрестити й виховувати. 
Одночасно клянемося, що жодних перешкод у виконанні нашого запевнення не буде 
чинити жодна із сторін»32. 

Мішані подружжя були звичайним явищем, лишень за 1905 р. комісія у справах 
культів Львівського магістрату задовольнила прохання 18 осіб про перехід із про-
тестантського в католицьке віровизнання33. Включно до 1918 р. асиміляція і акульту-
рація німецько-австрійських чиновницьких родин у Галичині стали доказом їхнього 
прагнення налаштування взаємодії з місцевими поляками (шляхтою і міщанством), 
що, з погляду австрійської влади, було їхньою суто приватною справою, а з погляду 
галицьких поляків – неминучим наслідком антигабсбурзьких настроїв, які сповідував 
німецький націоналізм34. 

Ще одну тенденцію до асиміляції спостерігаємо в царині освіти німців на 
Галичині. Відомо, що 1891 р. до Львівської суперінтендатури Євангельської церкви 
Ауґсбурзького і Гельвецького визнання (далі – ЄЦАГВ), яка об’єднувала Галичину і 



401

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

Буковину, належало 106 шкіл. А в перших роках ХХ ст. в євангелістських правліннях 
навчалася 28 051 дитина (дітей-школярів в євангельських школах – 5 676 єванге-
лістів; неєвангелістів – 400), учителів було 81 штатний і 47 надобов’язкових35. Ми 
вважаємо позначеними політикою місцевої влади й асиміляційні заходи «зверху» 
крайової шкільної ради щодо німецького етнічного шкільництва. Зокрема, впродовж 
1867–1911 рр. ця інституція перевела з німецької на польську мови викладання, а фак-
тично полонізувала 33 німецькі школи у східній частині Галичини36. Лейтмотивом цих 
заходів є показовий допис від 1 вересня 1906 р. в «Gazecie Kołomyjskiej»: «У кожнім 
разі жадаємо, аби польської мови навчав учитель-поляк. Не можемо дозволити, щоби 
пруссак, який народжений на нашій землі і харчується з неї і її жителів, не визнавав 
за потребу знати нашу [польську. – І. М.] мову, а хотів би, щоби з ним розмовляли й 
вели кореспонденцію на польській землі німецькою мовою»37. 

Для проведення полонізації крайова шкільна рада систематично призначала 
вчителів-поляків передусім у ті німецькі колонії, де мешкали німці-католики. У 1911 р. 
в колонії Кеніґсау на Дрогобиччині всі вчителі були поляками, а в колонії Розенгек 
поблизу Коломиї повітова влада відкрила польську школу38. Починаючи з кінця 
1860-х років, шкільна рада практикувала призначення вчителів-поляків у німецькі 
колонії на Галичині. Скажімо, це особи, які мали навчати німецьких дітей польською 
мовою, при тому не знали німецької: поляки Ян Яворівський у Феліцієнталі (1868), 
Леон Квасніцький у Кранцберзі (1878), Йосиф Сімяновський в Маріягільфі (1893), 
Марія Адамська в Еренфельді (1906), Йосиф Хмелевський у Розенгеку, Францішек 
Бобінський у Флеберзі, Йосиф Пісович у Фалькенберзі (1907), а також українка Текля 
Садовська в Німецькому Мокротині (1906)39. 

Показовими є й приклади розвитку німецького шкільництва в Коломийському 
повіті кінця ХІХ – початку ХХ ст. Так, скажімо, для колоністів Флеберґа з 1842 р. 
найважливішим завданням було вижити в складних умовах господарювання і не по-
збавити дітей можливости отримати початкову освіту. Зі спогадів сучасників відомо, 
що діти шкільного віку відвідували школу лише під час холодної пори року, отже, в 
ті місяці, коли не було ніяких сільськогосподарських робіт у полі. Було очевидним 
і те, що заняття, які проводили позаштатні вчителі у великій селянській кімнаті, не 
могли дати значних результатів40, тому німці Флеберґа ще не розуміли значення здо-
буття середньої освіти й опанування міськими професіями. Після того, як поселенці 
вже не змогли своїми силами покривати витрати на позаштатного вчителя, початкову 
школу 1901 р. передали в розпорядження громадських установ Коломийської шкільної 
округи. Проте з одночасною націоналізацією школи виникла й небезпека цілковитої 
полонізації, хоча школу відвідували лише німецькі діти. Спроби народних учителів, 
які погано розмовляли німецькою мовою, припинити викладання рідної мови через 
їхнє недбале ставлення до занять наштовхувалися на потужний спротив батьків41. 

У колонії Розенгек перша будівля однокласової приватної школи з’явилася 
тільки наприкінці ХІХ ст. Першим педагогом став місцевий агроном Томас Ленер, 
згодом – українські педагоги Іван Михалевський та Євгенія Томашевська. Проте у 
1913/14 н. р. вчитель-поляк Хлебовський нехтував правом колоністів на вивчення 



402

Розділ 3

обов’язкових предметів їхньою рідною мовою, намагався полонізувати учнівську 
молодь. Тут ми бачимо ситуацію, коли психологічний дискомфорт гіперболізував 
політичну дистанцію між етнічною меншиною й державою (опосередковано ре-
презентовану місцевою шкільною радою), нехай навіть на локальному рівні. Отже, 
він не сприяв налагодженню їхньої співпраці. На противагу цьому фактові в колонії 
Вінцентівка в школі ім. Св. Казимира в цей же навчальний рік працювали одночасно 
катехитами римо-католик Йозеф Клуз, греко-католик Євгеній Цісановський і рабин 
Юріс Мендель. Міжнаціональній толерантності сприяло й те, що навчальні предмети 
тут викладали поляки Владислав Аркусевич, німкеня Жаннетта Ґотфрід та українці 
Марія Кривда, Віктор Кулик і Ольга Ясінська42. 

Дещо іншими були тенденції у царині вищої освіти. Так, згідно з національністю 
(або рідною мовою спілкування), у Львівському університеті навчалося спочатку 
15,5% німців (1857) і 16% (1863), однак від 1870-х років кількість німців різко 
зменшилася: від 4,5% (1873) до 0,4% (1913). Подібною була ситуація зі студентами-
німцями у Львівській політехніці: від 23,8% (1857) до 0,2% (1913)43. 

А враховуючи той факт, що 1910 р. на Галичині зафіксували 27 129 євангелістів 
(вірян ЄЦАГВ, гуттерців, менонітів) (72% із загальної кількости німецькомовних 
осіб), які задекларували своєю мовою і конфесією власне німецьку44, такі відомості 
є свідченням не лише зросту темпів асиміляції німців на Галичині, а й спольщення 
німців на рівні середньої освіти – в народних школах у їхніх колоніях, що були напів- 
або повністю спольщені вже на початку ХХ ст. Відтак спроби німців захистити власну 
етнічну ідентичність стали альфою та омегою їхнього виживання на Галичині. 

 Етнополітична мобілізація німців на Галичині. Відомо, що більшість із німців 
на Галичині – колоністи. Ще в 1808 р. загальна кількість їхніх поселень становила 
104 колонії, зокрема, 10 містилося на Буковині. В Західній Галичині таких було тільки 
68 (разом – 172 колонії)45. Більшість колоній була заснована на землях державних (ка-
меральних) маєтків, значно менше було їх на приватних і домініальних землях, тому 
найбільше німецькі колонії були зосереджені в територіальній смузі Жовква – Львів – 
Самбір (у Жовківському окрузі – 17, Львівському – 18, Самбірському – 21); в інших 
округах їх помітно менше (в Бережанському, Стрийському і Сяноцькому – по сім, 
Золочівському – вісім, Перемиському – дев’ять, Чернівецькому – десять)46. На 1846 р. 
у східногалицьких округах найбільше німців проживало у Львівському, Самбірському, 
Стрийському і Золочівському – від 2 до понад 5 тис. осіб, у Перемиському – при-
близно 1,5 тис., у решті округів – по кілька сотень; найменше їх було у Чортківському 
й Тернопільському округах. На відміну від початку ХІХ ст., коли німецькі колонії 
містилися в дев’яти округах, на середину ХІХ ст. вони були вже в усіх округах східної 
частини Галичини. Всього в них мешкало 26 400 осіб47. Поряд з колоністами була й 
значна частина німців – торгівців, ремісників, службовців, які здебільшого проживали 
поза колоніями, переважно в містах на Галичині. У 1840-х роках у краї налічувалося 
2600 чиновників-німців, які разом із сім’ями становили 12 тис. осіб48.

Зважаючи на такі показники й певну самоізоляцію від «чужих» (поляків, євреїв, 
українців), німці на Галичині переважно залишалися пасивними статистами 



403

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

етнополітичних процесів у регіоні. В їхньому середовищі домінувала політична 
аморфність, оскільки, з одного боку, їхні інституції, що діяли в досліджуваний час 
на Галичині, мали виключно культурницький характер, а з іншого – їхня діяльність 
сприяла збереженню етнічної самобутности німців у діаспорі, не протиставляючи 
їх нації-державі (Габсбурзькій монархії). Сутність етнополітичної мобілізації га-
лицьких німців визначали захисні функції. Стрижні цієї мобілізації – усвідомлення 
потреби політичного захисту своїх соціальних інтересів з боку нації-держави та 
збереження соціокультурних цінностей етнонації за одночасного гарантування прав 
національних меншин. Відповідно до цього в більшості програмових документів 
німецьких національних товариств на Галичині закріплювалося бажання до мир-
ного співжиття з усіма народами цих країв та до співпраці на благо спільних малих 
вітчизн49. До того ж «націоохоронна» діяльність, скажімо, «Спілки християнських 
німців на Галичині» (далі – СХНГ) (засн. 1907 р.) була не лише тогочасною рефлексією 
на процеси в західних провінціях Дунайської монархії, але й реакцією на мобільність 
інших народів, передусім місцевих євреїв50. 

Тому СХНГ – чи не єдиний політичний актор, який транслював назовні їхні інтереси 
протягом першого передвоєнного (напередодні Першої світової війни) десятиліття і 
виконував функцію мобілізації етнічних німців (католиків і протестантів), наслідком 
чого й було створення першої масової етнічної організації. Займаючи проавстрійську 
позицію щодо інших народів краю, СХНГ керувалася принципом пошанування 
їхніх етнічних, конфесійних і політичних прагнень, сприймала засади і структури, 
споріднені із соціал-демократичним рухом (демократична держава, державний 
суверенітет, законодавче врегулювання питань етнічностей і національних автономій, 
солідарність сільських і міських виробників, політична рівноправність, право на за-
гальне, рівне, безпосереднє і таємне виборче право, свобода переселення, обов’язкова 
світська освіта тощо). Шанобливо ставлячись до цінностей традиційної австро-
угорської еліти (в Галичині, відповідно, до поляків і євреїв), СХНГ усвідомлювала 
потребу політичного захисту своїх соціальних інтересів. Це стосувалося насамперед 
німецьких селян-колоністів та ремісників, які становили так звану народну основу 
організації. Адже в цей період колективна свідомість етнічних німців регіону по-
чала орієнтуватися на німецькомовні середовища Центральної та Східної Європи й 
ідеї федералізації, вбачаючи в них запоруку майбутнього економічного піднесення 
сільськогосподарського виробництва, зміцнення позицій парламентського представ-
ництва. Залежність від традиційної еліти та значний вплив етноконфесійних спільнот 
німців давали змогу проводити компромісну співпрацю з духівництвом (католики/
протестанти) в національно-культурній сфері, уникати антиклерикальних заяв і ра-
дикальних конфліктів. До початку Першої світової війни діяльність СХНГ мала чітко 
виражену національну тенденцію до початку масового етнічного руху (що зумовлюва-
ло його переважно аграрний характер) та поширення ідей соціальної справедливости 
на підставі конституційно-парламентського шляху політичної боротьби51. 

Показово, що на зламі ХІХ–ХХ століть німці на сусідній з Галичиною Буковині 
зауважували: «Німецько-націоналістичними називають наші вороги наші настрої 



404

Розділ 3

і цим словосполученням хочуть вони очорнити та запідозрити наше товариство 
[«Товариство християнських німців на Буковині». – І. М.]. Так, коли слово німецький 
націоналізм одночасно означає любов до німецького народу, відданість німецьким 
звичаям, вимоги збереження німецької культури, тоді ми є звичайно німецькими 
націоналістами»52. Проте в перші роки після Першої світової війни діяльність 
СХНГ починає набирати культурно-освітнього звучання через підтримку системи 
народних шкіл53. Визначальні наголоси у пропаганді СХНГ тих років стосувалися 
збереження німцями здобутих власних соціокультурних цінностей, адже стверджу-
валося, що «внаслідок політичних і воєнних подій з моменту перевороту 1918 р. ми 
не маємо змоги провадити свою діяльність в масах, як це робилося перед [Першою 
світовою. – І. М.] війною, а також після вигнання росіян з Галичини»54. Проте ще 
деякий час галицькі німці, які відтоді нерідко асоціювали себе з «поляками німецького 
визнання», перебували в певній соціокультурній ізоляції від інших етнічних спільнот 
краю, розпочали налагодження контактів з аналогічними установами Веймарської 
Німеччини та США55. 

А що у своїй масі галицькі німці здебільшого були аполітичні, адже вони не демон-
стрували публічного бажання дбати про інтереси держави, не виявляли жертовності 
щодо неї, не намагалися бути її опорою, поодиноким свідченням відчутної 
етнополітичної мобілізації німців, а отже, й пошуку лідера, який би спромігся 
здійснювати загальне керівництво німецькими громадськими й політичними 
інституціями на Галичині, об’єднати німецьку етноспільноту, стала діяльність 
«Руху карпатських німців» (далі – РКН). Заснована 1911 р. Раймундом Фрідріхом 
Кайндлем, ця, по суті, об’єднавча сила «німців на Сході» організаційно і програм-
но координувала паннімецький національний рух56. Вже на першому з’їзді РКН у 
1911 р. озвучили його головну мету – збереження німецтва карпатського регіону. Це 
робилося всупереч австро-німецьким націоналістичним намірам Лінцської програми 
австрійських пангерманістів 1882 р.57 Остання декларувала забезпечення постійного 
панівного становища німецтва шляхом тимчасового виділення ненімецьких теренів – 
Галичини, Буковини і Далмації з державного союзу, залишивши їх з «особливим ста-
тусом під владою Австрії»58. Міркуючи про завдання цієї інституції, яка об’єднувала 
німців західноукраїнських земель (Галичини і Буковини), Угорщини, Семигорода 
(Трансильванії), Румунії та Словенії, Р. Ф. Кайндль заявляв: «Ми хочемо бути вірними 
синами країв та імперії, в яких ми живемо, але також хочемо зберегти свою народність 
нашим дітям. Ми витримаємо на своїх місцях; якщо нас залишать напризволяще, 
ми знекровимося, але не відступимо»59. Додаймо сюди ще одну заяву Р. Ф. Кайндля, 
яку він проголосив на святкуванні століття заснування колонії Маріагільф поблизу 
Коломиї 25 червня 1911 р. Зосібна він заявив, що галицькі німці не мають права 
відкидати навіть найменшу частку своїх національних особливостей, якщо хочуть 
залишитися «справжніми німцями», адже не треба нехтувати незначними дрібницями 
у боротьбі за німецьку своєрідність, оскільки такі втрати завжди означатимуть по-
чаток денаціоналізації, «лише тоді німець збереже своє значення як носій культури 
і вчитель сусідніх націй, коли він залишиться німцем. ... Все-таки значна частка 



405

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

нашого народу завжди виживає, бо вони зберегли мову і звичаї своїх прадідів»60. 
Саме тому політичні інституції німців на Галичині головно мали культурницький 
характер, який свідчив про політичну аморфність, що домінувала серед місцевих 
німців до середини 1930-х років.

Отже, німецька діаспора на Галичині наприкінці XVIII – на початку ХХ ст. 
формувалася на основі багатовікових традицій німецької присутности на теренах 
Галичини, і це значною мірою визначило локалізацію німецьких поселень, що 
тут виникали. Формування еміграційних потоків з Південно-Західної Німеччини, 
скерованих на землі Галичини, зумовлювалося, з одного боку, економічними та 
суспільно-політичними чинниками, що встановились у німецьких державах, а з 
іншого – колонізаційною та урбанізаційною політикою Австрійської імперії на її 
східних теренах, об’єктивною потребою в спеціалістах для розвитку різних галузей 
економіки та культури. Німецькі колонії на Галичині стали сприятливим культурно-
етнічним середовищем, у якому відбувалася адаптація більшости новоприбулих 
вихідців із німецьких земель61. Заселення Галичини німецькими колоністами 
певною мірою сприяло соціально-економічному, громадсько-політичному та 
культурно-освітньому розвитку регіону, що супроводжувався компактним розсе-
ленням німців на всій його території. Місце і роль німців у Галичині визначалися 
австрійською колонізаторською політикою кін. XVIII – поч. ХХ ст., міграційними 
потоками із Південно-Західної Німеччини, специфікою соціально-економічних 
умов функціонування сільськогосподарських колоній. Незважаючи на формальну 
рівноправність усіх національностей краю (після введення конституції), німецька 
спільнота поряд з поляками домінувала в політичному, економічному і культур-
ному житті регіону. За активної участи німців на Галичині відбувалися позитивні 
зміни у розвитку сільського господарства, побуті та культурі сільського насе-
лення. Проте місце і роль німців на Галичині в системі громадсько-політичного 
життя Габсбурзької монархії визначалися захистом і відстоюванням вимог їхніх 
політичних, господарчих, релігійних прав і свобод, концепціями розширення 
німецької колонізації у східному напрямку, посилення культурної, організаторської 
і державно-правової ролі німецької національної групи в соціумі досліджуваної 
території. Суспільне становище галицьких німців було специфічним і суперечли-
вим. За своєю соціальною структурою названа національна група була близькою 
до панівних національностей, однак порівняно з поляками та євреями не була 
чисельною, що створювало певне підґрунтя для громадсько-політичних контактів 
з українцями на Галичині.

Показово, що етноконфесійні спільноти німців на Галичині (католиків і про-
тестантів) стали одним з тих важливих чинників, який не лише створював відчуття 
єдности серед місцевого німецького населення, але й суттєво сприяв збереженню 
його національної ідентичности в умовах тривалого перебування в іншонаціональ-
ному середовищі. Саме тому функціонування німецької етноспільноти на Галичині 
не супроводжувалось релігійною нетерпимістю і політичними чварами. 



406

Розділ 3

1. Doroschenko D. Die Ukraine und Deutschland. Neun Jahrhunderte Deutsch-Ukrainischer 
Beziehungen. München, 1994. S. 6–7.

2. Матузова В. Тевтонський орден у зовнішній політиці князя Данила Галицького. Питання 
стародавньої та середньовічної історії, археології й етнології. Чернівці, 1998. Т. 1. С. 50–51, 
52, 54.

3. Monołatij I. Niemcy Rusi Halickiej w strukturze mieszanstwa Królewstwa Polskiego. Miasta i 
mieszanstwo w Europie Środkowowschodniej do połowy XIX wieku / red. D. Michaluk, K. Mikulski. 
Toruń, 2003. S. 181–196.

4. Капраль М. Національні громади Львова XVI–XVIII ст. (соціально-правові взаємини). 
Львів, 2003. С. 46–47, 83; Монолатій І. Особливості міжетнічних взаємин у західноукраїнському 
реґіоні в Модерну добу. Івано-Франківськ, 2007. С. 24.

5. Гайнц Г.-К. Закладення поселень періоду Йосифінської колонізації в Галичині та 
особливий приклад Кьонігсау. Німецькі колонії в Галичині: Історія – Архітектура – Культура 
(Deutsche Siedlungen in Ostgalizien: Geschichte – Architektur – Kultur). Міжнародний науковий 
семінар. Матеріали: Доповіді та повідомлення / ред. Г. Петришин. Львів, 1996. С. 80–82.

6. Монолатій І. Жити і давати жити іншим. Німецький дискурс західноукраїнської 
етнополітичної сфери. Івано-Франківськ, 2008. С. 45, прим.

7. Там само. С. 46.
8. Müller E. Die deutschen Katholiken in Ostgalizien. Ostgalizien. Die deutsche Minderheit bis 

zur Umsiedlung 1939/40. Geschichts-und Begleitbuch für Reisen in die westliche Ukraine / Hgrs 
von Erich Müller und Ewald J. Schankweiler. Stuttgart, 1996. S. 73; Центральний державний 
історичний архів України, м. Львів (далі – ЦДІАЛ України). Ф. 146. Оп. 4. Зв. 9. Спр. 152. 
Арк. 61зв, 63–64, 65, 83, 84зв.

9. Kesselring R. Die evangelischen Siedlungen Galiziens im josefinischen bis franzisceischen 
Zeitalter 1772–1822. Lwów, 1912. S. 86–87; Völker K. Die Entwicklung des Protestantismus in 
Österreich. Leipzig, 1917. S. 89–91; Seefeldt F. Quellenbuch zur deutschen Ansiedlung in Galizien 
unter Kaiser Joseph II. [Б. м. в.], 1935. S. 19–20.

10. Lepucki Н. Działalność kolonizacyjna Marii Teresy i Józefa II w Galicji 1772–1790. Lwów, 
1938. S. 37; Schneider L. Das Kolonisationswerk Josefs II. in Galizien. Leipzig, 1939. S. 12.

11. Kühn W. Siedlungsgeschichte der Galiziendeutschen. Die Heimkehr der Galiziendeutschen. 
Poznań, 1940. S. 10; ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 4. Зв. 9. Спр. 154. Арк. 99, 104зв.

12. Lepucki H. Działalność kolonizacyjna... S. 103.
13. Gastpary W. Historia protestantyzmu w Polsce od połowy XVIII wieku do I wojny światowej. 

Warszawa, 1977. S. 167; Lempp W. Die evangelische Kirche Augsburgischen und Helvetischen 
Bekenntnisses in Kleinpolen (Galizien). Berlin [Б. р. в.]. S. 4–6.

14. Rys statystyczno-jeograficzny Galic��������������������������������������������������yi Austriackiej. Poznań, 1842. S. 10; Kühn W. Bev-
ölkerungsstatistik des Deutschtums in Galizien. Wien, 1930. S. 150–155; Kesselring R. Die evange-
lischen Siedlungen... S. 25–26; Schneider L. Das Kolonisationswerk... S. 64; Piątkowski K. Rozwój 
stosunków wyznaniowych i narodowościowych Malopolski Wschodniej. Materiały dla celów pracy 
spolecznej. Lwów, 1936. S. 8.

15. Kolatschek J. A. Geschichte der evangelischen Gemeinde Biala in Galizien. Teschen, 1860. 
S. 266.

16. Монолатій І. Особливості міжетнічних… С. 68; ЦДІАЛ України. Ф. 146. Оп. 4. Зв. 9. 
Спр. 154. Арк. 128–131.



407

Національні меншини Галичини ХІХ – початку ХХ століття

17. Монолатій І. Питання освіти німецького населення Галичини (сер. XIX – поч. XX ст.). 
Проблеми освіти: наук-метод. зб. Київ, 2001. Вип. 24. С. 210–220; Монолатій І. Евреи и 
немцы – жители сельскохозяйственных колоний Галиции (конец XVIII – начало XX вв.): 
материалы Восьмой ежегодной междисциплинарной конференции по иудаике. Москва, 2001. 
Ч. 1. С. 55–69. 

18. Монолатій І. Австрійська колонізаторська політика в Галичині (кінець XVIII – середина 
ХІХ ст.). Галичина (Львів). 2004. № 10. С. 62–74.

19. Kaindl R.-F. Geschichte der Deutschen in den Karpathenländern. Gotha, 1911. Bd. 3: 
Geschichte der Deutschen in Galizien, Ungarn, Bukowina und Rumänien seit etwa 1770 bis zur 
Gegenwart. S. 170–172.

20. Ibid. S. 174–177.
21. Kasznica S., Nadobnik M. Najważniejsze wyniki spisu ludności i zwierząt domowych wedlug 

stanu z dnia 31. grudnia 1910. Wiadomości Statystyczne wyd. przez Krajowe Biuro Statystyczne.. 
Lwów 1911. T. XXIV, zesz. 1. S. XXXVIII–XXXIX.

22. Szaliński T. Niemcy we Wschodniej Malopolsce. Strażnica Zachodnia (???). 1923. Nr. 7–9. 
S. 96.

23. Müller G. Die Mennoniten in Galizien. Heimat Galizien: Ein Gedenkbuch / Zusammengestellt 
von J. Krämer. Stuttgart-Bad Cannstatt, 1965. S. 170.

24. Kaindl R.-F. Geschichte der Deutschen … S. 174–177.
25. Монолатій І. Разом, але майже окремо. Взаємодія етнополітичних акторів на 

західноукраїнських землях у 1867–1914 рр. Івано-Франківськ, 2010. С. 464; Монолатій І. Інші 
свої. Політична участь етнічних акторів пізньогабсбурзьких Галичини і Буковини. Івано-
Франківськ, 2012. С. 242–243, 246.

26. Kaczkowski Z. Mój pamiętnik z lat 1833–1843. Lwów, 1899. S. 87.
27. Земля по швабах. Свобода (Нью-Йорк). 1903. 13 серпня. С. 2.
28. Сіреджук П. Асиміляційні процеси в середовищі німців Східної Галичини (ХІХ ст. – 

1939 р.). Галичина. Івано-Франківськ, 2005. № 11. С. 171.
29. Там само. С. 173.
30. Fras Z. Galicja. Wrocław, 2004. S. 103–104; Röskau-Rydel I. Niemecko-austriackie rodziny 

urzędnicze w Galicji 1772–1918. Kraków, 2011. S. 271–287.
31. ЦДІАЛ України. Ф. 427. Оп. 3. Спр. 71. Арк. 30–40; Там само. Спр. 134. Арк. 6–7.
32. Там само. Спр. 134. Арк. 63–67. Сіреджук П. Асиміляційні процеси… С. 172.
33. ЦДІАЛ України. Ф. 427. Оп. 1. Спр. 1252. Арк. 1–20; Там само. Спр. 1253. 

Арк. 1–24.
34. Röskau-Rydel I. Niemecko-austriackie rodziny… S. 359–360.
35. Монолатій І. Жити і давати жити… С. 49; Монолатій І. Питання освіти… С. 214–

218.
36. Монолатій І. Разом, але майже… С. 476.
37. Сіреджук П. Асиміляційні процеси… С. 174.
38. Там само.
39. ЦДІАЛ України. Ф.178. Оп. 1. Спр. 317. Арк. 1, 3–5; Там само. Оп. 2. Спр. 145. Арк. 52; 

Сіреджук П. Асиміляційні процеси… С. 174.
40. Kolmer S. Die historische Entwicklung der deutschen Sprachinsel Galizien: Mariahilf, 

Flehberg, Rosenheck. Vororte der Stadt Kolomea. Gifhorn, 1995. S. 58, 59, 68.



408

Розділ 3

41. Монолатій І. Від контактів до співпраці: соціально-економічне становлення та 
культурний розвиток німців у Галичині (1772–1940 рр.). Коломия, 2002. Ч. І: Австрійський 
період – Західно-Українська Народна Республіка (1772–1923 рр.). С. 101.

42. Там само.
43. Монолатій І. Разом, але майже… С. 478, табл. 34.
44. Там само. С. 459, табл. 30.
45. Драк М. Німецьке населення Східної Галичини: розселення та зміни кількісного складу 

(1772–1857). Німецькі колонії в Галичині…. С. 60.
46. Там само. С. 60–61.
47. Монолатій І. Разом, але майже… С. 153.
48. Монолатій І. Від контактів до… С. 76.
49. Müller S. Von der Ansiedlung bis zur Umsiedlung. Das Deutschtum Galiziens, insbesondere 

Lembergs. 1772–1940. Marburg am Lahn, 1961. S. 27; Enders J. Gemeinschafts- und Vereinsle-
ben der Galiziendeutschen. Heimat Galizien: Ein Gedenkbuch / Zusammengestellt von J. Krämer. 
Stuttgart-Bad Cannstatt, 1965. S. 487, 488.

50. Осачук С. Д., Заполовський В. М., Холодницький В. Ф. «Додому в Райх!». Переселення 
німців з Північної Буковини 1940 року (Матеріали, свідчення, документи). Чернівці, 2004. 
С. 14.

51. Монолатій І. Політико-соціальне спрямування діяльності політичних партій і громад-
ських об’єднань німців Галичини в австрійський період. Вісник Прикарпатського універси-
тету. Політологія. Івано-Франківськ, 2007. Вип. ІІ–ІІІ. С. 149, 150.

52. Осачук С. Німці Буковини. Історія товариського руху (друга половина ХІХ – початок 
ХХ ст.). Чернівці, 2002. С. 201.

53. ЦДІАЛ України. Ф.  863. Оп. 1. Спр. 1. Арк. 58, 59.
54. Там само. Арк. 59.
55. Там само. Спр. 2. Арк. 146.
56. Kaindl R. F. Österreichs innere und äußere Politik bis 1914. Die Irridenta. Handbuch der 

Politik. Berlin – Leipzig, 1920. Band II. S. 24–28.
57.  Sutter B. Die politische und rechtliche Stellung der Deutschen in Österreich 1848 bis 

1918. Die Habsburgermonarchie 1848–1918. Im Auftrag der Kommission für die Geschichte der 
Österreichisch-Ungarischen Monarchie (1848–1918) / herausgegeben von A. Wandruszka und 
P. Urbanitsch. Wien, 1980. Band III: Die Völker des Reiches. Teilband 1. S. 213–214.

58. Осачук С. Д., Заполовський В. М., Холодницький В. Ф. «Додому в Райх!»… С. 17, 
прим. 

59. Sutter B. Die politische… S. 266.
60. Kolmer S. Die historische Entwicklung… S. 22–23; Монолатій І. Від контактів до… 

С. 102.



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download

