Міністерство освіти і науки України
Прикарпатський національний університет імені Василя Стефаника
Факультет історії, політології і міжнародних відносин
Кафедра політичних наук


ДИПЛОМНА РОБОТА 
на здобуття першого (бакалаврського) рівня вищої освіти
«Релігійна свобода та релігійна безпека: баланс інтересів держави та суспільства»

               Виконала:
                                                        студентка  IV курсу, групи  ПНБ-42
                                              спеціальності 052Політологія
                                                                   Філіпчук Вікторія Юріївна
             Керівник: 
                                          Міщук Мар’яна Богданівна
                                                             кандидатка політичних наук, доцентка
             Рецензент:








м. Івано-Франківськ – 2025 р
ЗМІСТ
ВСТУП…………………………………………………....…….................................3
РОЗДІЛ1. ПОНЯТТЯ ТА ЕВОЛЮЦІЯ РЕЛІГІЙНОЇ СВОБОДИ……………………………………………………………………………6
1.1.Поняття та еволюція релігійної свободи…………….…………………………………………………………………6
1.2. Міжнародно-правові стандарти забезпечення релігійної свободи…………15
РОЗДІЛ 2. ПОНЯТТЯ ТА СКЛАДОВІ РЕЛІГІЙНОЇ БЕЗПЕКИ……………………………………………………………………………18
2.1. Визначення релігійної безпеки………………………………………………18
2.2. Загрози релігійній безпеці у сучасному світі………………………………...24
2.3. Роль держави у забезпеченні релігійної безпеки……………………………27
РОЗДІЛ 3. БАЛАНС ІНТЕРЕСІВ ДЕРЖАВИ ТА СУСПІЛЬСТВА У СФЕРІ РЕЛІГІЇ………………………………………………………………………………33
3.1. Проблема гармонізації релігійної свободи та безпеки……………………33
3.2. Державна політика у сфері державно-конфесійних відносин………………38
3.3.Міжнародний досвід досягнення балансу у сфері релігії………………………………………………………………………………..42
ВИСНОВКИ …………………………………………………………........…..........50
СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ ………………...….……..........….........53




ВСТУП
        Релігійна свобода та релігійна безпека є важливими елементами суспільного життя, що визначають баланс інтересів держави та суспільства. Вони включають в себе право кожної людини на свободу віросповідання, а також заходи, спрямовані на забезпечення релігійної безпеки, уникнення міжконфесійних конфліктів, запобігання використанню релігії у деструктивних цілях. У сучасному світі, де релігійні питання можуть ставати предметом маніпуляцій, важливим є захист як особистих прав віруючих, так і інтересів держави у сфері забезпечення суспільного порядку та безпеки.
       Релігійна безпека забезпечує захист від різних загроз, таких як зростання соціальної напруженості, створення ворожнечі між релігійними групами, політизація релігії, екстремістські та радикальні рухи, маніпулятивне використання релігійних вірувань для досягнення політичних чи економічних цілей. Для збереження балансу між релігійною свободою та безпекою важливо дотримуватися принципів толерантності, правового регулювання, міжконфесійного діалогу та запобігання проявам релігійного екстремізму.
       Релігійна свобода є невід'ємною складовою системою основоположних прав і свобод людини, визнаних як національними, так і міжнародними правовими актами. Це право забезпечує кожній особі можливість вільно вибирати, змінювати та сповідувати релігію чи світогляд без примусу чи переслідувань. В умовах демократичного суспільства релігійна свобода не тільки гарантує внутрішню свободу особи, а й сприяє розвитку плюралізму, взаємної поваги та толерантності у багатьох конфесійних середовищах. В Україні реалізація цього права обґрунтовується на принципах світовості держави, рівності всіх релігійних організацій перед законом і недопущення дискримінації за релігійною ознакою. Актуальність теми зумовлена ​​як історичним розвитком релігійної культури, так і сучасними викликами в контексті захисту прав людини та міжрелігійного діалогу.
    Актуальність теми обумовлена сучасними процесами, що відбуваються в Україні та світі, зокрема зростанням уваги до релігійних питань, які нерідко стають об’єктом суспільних дискусій, конфліктів та навіть політичних маніпуляцій. Неможливо уявити демократичну державу без забезпечення прав і свобод людини, зокрема свободи віросповідання. Водночас важливо враховувати потребу держави у підтриманні громадського порядку, що включає запобігання релігійним конфліктам та протидію деструктивним впливам релігійних організацій.
     Стан наукової розробки проблеми. Вивчаючи питання релігійної свободи та релігійної безпеки, можна зазначити, що ця тема є актуальною для дослідників у різних сферах, оскільки охоплює юридичні, соціологічні, політичні та релігієзнавчі аспекти. Проблему релігійної свободи та безпеки досліджували такі українські науковці, як О. Сагайдак, який аналізував проблематику релігійної свободи та безпеки у сучасному контексті, В. Єленський, що досліджував вплив релігії на суспільні процеси, та Л. Филипович, яка вивчала міжконфесійні відносини в Україні.
     Об’єктом дослідження є релігійна свобода та релігійна безпека як складові суспільного життя та державної політики.
    Предметом дослідження є механізми забезпечення релігійної свободи, запобігання загрозам релігійній безпеці, а також баланс інтересів держави та суспільства у цій сфері.
     Мета роботи полягає в аналізі взаємозв’язку релігійної свободи та релігійної безпеки, а також шляхів досягнення їх гармонійного балансу.
Основними завданнями роботи є:
· вивчення теорії релігійної свободи та релігійної безпеки, основних підходів до їх трактування в українській політичній науці;
· обґрунтування поняття релігійної безпеки та її взаємозв’язку з релігійною свободою;
· аналіз сучасних викликів релігійній безпеці та прикладів релігійних конфліктів;
· виявлення шляхів та механізмів забезпечення релігійної безпеки без порушення релігійних прав людини.
      Методологічна основа дипломної роботи. У даній роботі застосовано методи аналізу та синтезу, порівняльний метод при дослідженні характеристик релігійної свободи та безпеки. Метод контент-аналізу допоміг дослідити причинно-наслідкові зв'язки між релігійними конфліктами та державними заходами їх врегулювання. Реальні приклади порушення релігійної безпеки досліджені за допомогою методів івент-аналізу, індукції та дедукції.
         Теоретичне і практичне значення роботи полягає у поглибленні теоретичних знань щодо релігійної свободи та безпеки, а також у можливості використання даного дослідження для написання наукових праць і практичного сприяння формуванню державної політики у сфері релігії.
        Структура дипломної роботи: Дипломна робота складається зі вступу, трьох розділів, дев’яти підрозділів, висновків та списку використаної літератури.




















РОЗДІЛ1. ПОНЯТТЯ ТА ЕВОЛЮЦІЯ РЕЛІГІЙНОЇ СВОБОДИ
1.1. Поняття та еволюція релігійної свободи
      Релігія виникла ще задовго до появи держав і з самого початку мала своєю головною метою спасіння душі. Як і будь-яке суспільне явище, вона має свій історичний розвиток. Процес її формування тривав близько 20 тисяч років – від завершального етапу розпаду первісного суспільства до початку цивілізаційного розвитку, що відбувалося паралельно з формуванням міжнародних відносин.
      Релігія є одним із ключових чинників, що впливають на міжнародні політичні відносини. Вона не існує окремо від політичної сфери: у певні періоди вона мала значний вплив на політичні процеси, а також зазнавала впливу з боку державної влади. Історичний досвід свідчить, що релігійні вчення та організації протягом століть, а також у сучасному світі, відігравали важливу роль не лише у житті окремих людей і суспільств, а й у світовій політиці та міжнародних процесах. Держави нерідко використовують релігійну сферу для досягнення власних геополітичних інтересів.
      Слово «релігія» має латинське походження і включає понад десяти значень. Вони можуть бути згруповані в такі основні концепти, як зв'язок, святість (благоговіння), совість (благочестя), милосердя, святиня — що відноситься як до предметів і місць поклоніння надприродним силам (у "невидимому світі"), так і до явищ природи, суспільства та різних форм духовного життя (у "видимому світі"). Сучасне розуміння слова «релігія» закріпилося в європейських мовах з XV-XVI століть, не залежно від конфесійної належності чи віросповідання [19].
       Релігійні норми суттєво відрізняються від правових. Вони базуються на високому авторитеті релігії та Церкви, які відіграють ключову роль у суспільстві. Структурно релігійні приписи не мають чітко вираженої гіпотези чи санкції, як це характерно для політико-правових норм — у них головним елементом є диспозиція, а решта реалізується у сакральній площині. Джерелами таких норм є священні книги, які визнаються божественними настановами [32].
         Релігія, зокрема через свої приписи, має вплив не лише на поведінку індивіда, але й на формування політико-правових норм. Вона створює морально-ціннісну ідеологію, що формує світогляд людини та визначає її ставлення до права. У свою чергу, правові системи нерідко звертаються до релігійних норм як до джерел моральної легітимації, особливо у питаннях справедливості, добра і зла.       Історично багато правових норм виникали саме з релігійних джерел — наприклад, у юдейському та мусульманському праві. Навіть у секуляризованих суспільствах релігійні цінності продовжують впливати на законодавство, формуючи загальні уявлення про допустиму й недопустиму поведінку. Водночас релігія виконує функцію морального регулятора у суспільстві, що допомагає зміцнювати правопорядок.
           У сучасному світі взаємозв’язок релігії та права зберігається, хоча й переважно у непрямій формі. Релігійні уявлення про справедливість, моральність і гідність людини впливають на зміст правових норм, а в окремих державах релігія виступає навіть як офіційна ідеологія. Таким чином, релігійні норми не тільки сприяли розвитку права в минулому, але й залишаються його важливим моральним фундаментом і сьогодні [32].
          Незважаючи на формальну ліберальність українського законодавства у сфері свободи релігії, практична реалізація цього права часто ускладнюється через дії органів державної влади та місцевого самоврядування. Адміністративні процедури містять численні бар’єри, а деякі норми законодавства не відповідають міжнародним стандартам, зокрема положенням Європейської конвенції з прав людини. Історично право на свободу віросповідання у Радянському Союзі було жорстко обмежене, що створило додаткові труднощі в адаптації українського законодавства на початку 90-х років. Закон «Про свободу совісті та релігійні організації», прийнятий у 1991 році, став першим кроком до правового врегулювання цієї сфери [27].
         Основний акцент у законі зроблено на колективному віросповіданні через діяльність релігійних організацій. Натомість особиста релігійна свобода, зокрема індивідуально здійснювати релігійні обряди у публічних місцях, залишається майже неврегульованою. Незважаючи на значні конституційні та міжнародно-правові зміни, закон практично не оновлювався, що призвело до його невідповідності сучасним суспільним умовам. Через це релігійна свобода часто реалізується не на основі чітких політико-правових норм, а відповідно до адміністративної практики або рішень окремих чиновників.
         Конституція України гарантує свободу віросповідання, однак на практиці закон містить суперечності із цими гарантіями. Наприклад, хоча Конституція передбачає повідомлення про проведення зібрань, закон вимагає попереднього дозволу місцевої влади на релігійні заходи. Це створює несправедливі умови для представників нетрадиційних релігій або релігійних меншин, обмежуючи їхню свободу вільного вираження віри [27].
         Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації» є ключовим механізмом забезпечення релігійної свободи та підтримки релігійного плюралізму в Україні. Він встановлює нормативні засади реалізації свободи віросповідання, регламентує функціонування релігійних спільнот та їхню взаємодію з державними інституціями. Основна мета Закону — гарантувати громадянам можливість вільно здійснювати релігійні обряди, застосовувати права та обов’язки релігійних організацій та органів влади в цій сфері, а також створювати ефективні механізми захисту прав і законних інтересів осіб, незалежних від їхньої релігійної належності [23].
      Свобода віросповідання є одним із базових прав людини в демократичному суспільстві. Це належить до першого покоління прав людини і було офіційно визнане ще в період Французької революції в рамках західної традиції. Хоча в законодавстві це поняття чітко зафіксовано, а в юридичній літературі обґрунтовано проаналізовано, на практиці воно залишається спірним і часто обговорюваним як серед фахівців, так і серед громадськості.
       Релігійні прояви починаються ще в першому суспільстві. У ті часи поняття релігії або свободи совісті в юридичному значенні ще не існувало, проте релігійні традиції вже мали значну увагу. Люди дотримуються встановлених вірувань, що можна розглядати як прояв ранньої форми дискримінації. Згодом, у V столітті до н.е., афіняни почали переслідувати носіїв нових світоглядних ідей. У процесі розвитку цивілізації виникла потреба в нових релігіях, що зумовило поширення християнства. Однак стрімке підтвердження супроводжувалося його нетерпінням до інакодумців: держава переслідувала тих, хто ставив під сумнів його авторитет, іноді навіть доходило до смертельних покарань [18].
     Совісті та релігії вважається базовою цінністю у державі. Це передбачає можливість людини формувати власний світогляд і вільно висловлювати ставлення до релігії. Конвенція про захист прав людини гарантує ці свободи, а                   європейські інституції неодноразово акцентували на ключовому значенні цих свобод для забезпечення ефективного функціонування демократичного ладу та всебічного розвитку особистості.
     Конституція України гарантує кожному свободу совісті та віросповідання, у тому числі — самостійно обирати релігію або не належати до жодної конфесії. Закріплено також на поширення релігійних переконань, релігійну освіту та участь у релігійному житті. Принцип світськості держави означає, що жодна релігія не може бути державною, а релігійні об'єднання відокремлені від органів влади та є рівними перед законом.
       До 2010 року державна політика у сфері релігії реалізовувалась через Державний комітет у справах релігій, але після його ліквідації ці функції було передано Міністерству культури. Сьогодні контроль та взаємодію з релігійними організаціями здійснює Департамент у справах релігій та національностей, що забезпечує реалізацію прав на свободу віросповідання на національному рівні.
      Свобода совісті включає не лише на вільний вибір релігії, але й захист від примусу щодо участі у релігійній діяльності. Законодавство України гарантує, що особа не зобов'язана розкривати свої релігійні погляди. Також забезпечується батьків на релігійне виховання дітей. Система нормативного регулювання в цій сфері формує сприятливу політику для реалізації свободи віросповідання без дискримінації та тиску[12].
      Свобода совісті, світогляду та віросповідання є одним із основних особистих прав людини. В міжнародних документах це може мати інше формулювання, однак часто вживається як «свобода світогляду і віроповідання». Якщо людина є віруючою, вона має самостійно вибирати релігію та сповідувати її. Це включає можливість брати участь у релігійних обрядах, вести духовну діяльність, змінювати своє релігійне переконання, а також вільно висловлювати свої погляди — як індивідуально, так і в колективі, як публічно, так і в приватному порядку. Свобода віросповідання передбачає відповідальне ставлення до свобод інших громадян, що є складовою частиною демократичної політики взаємоповаги та толерантності в суспільстві, не порушуючи своїх переконань чи гідності [10].
        Конституція України наголошує, що свобода світогляду і віросповідання є невід’ємною складовою демократичного суспільства, поряд з іншими ключовими елементами політики. Держава зобов’язана гарантувати та захищати ці права, відповідно до статусу правової і демократичної держави.
       Оскільки норми Конституції України (статті 35 і 39) узгоджуються з положеннями Європейської конвенції з прав людини (статті 9 і 11), релігійні зібрання визнаються формою мирних зібрань. Відтак, публічне проведення богослужінь, обрядів чи процесій, якщо вони мають мирний характер, не потребує дозволу, а лише завчасного повідомлення органів влади.
      У демократичних державах допустимість обмеження релігійної активності в публічному просторі розглядається як інструмент захисту суспільного інтересу, що може застосовуватись лише у виняткових ситуаціях — з метою гарантування громадської безпеки, суспільного порядку, захисту здоров’я населення або недопущення порушення свобод інших громадян. Такі обмеження повинні бути обґрунтованими, пропорційними та вписуватись у рамки демократичної політики [6].
      Закону України «Про свободу совісті та релігійні організації», яка вимагала отримання дозволу на публічні релігійні зібрання. Така вимога суперечить Конституції, де йдеться лише про обов’язок повідомити владу про запланований мирний захід.
      Також у державі не може існувати різні правові режими для релігійних і нерелігійних зібрань. Усі суб’єкти — громадяни, громадські чи релігійні організації — повинні мати рівні умови для реалізації права на мирні зібрання, виключно на основі повідомлення, без потреби в дозволі [28].
      Українське законодавство передбачає заборону дискримінації за релігійною ознакою та не допускає жодних форм ворожнечі чи насильства на релігійному ґрунті. Усі релігійні об’єднання, незалежно від конфесійної належності, мають вільне вираження та поширення своїх переконань у публічному просторі. Це, зокрема, включає здійснення релігійних обрядів, будівництво культових споруд і організацію навчання для віруючих [9].
      Особливе значення у регулюванні релігійної сфери має Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації», який забезпечує широке коло релігійних громад. Його положення гарантують релігійними організаціями та самовизначенням, функціонування відповідно до власних статутів і правил, а також можливість засновувати навчальні заклади, проводити благодійну діяльність і поширювати свої релігійні погляди.
      Водночас реалізація свободи віросповідання може зазнавати певних обмежень, однак лише в межах, визначених національним законодавством, і виключно тоді, коли це обґрунтовано потребами захисту демократичного устрою та суспільної стабільності. У випадках, коли такі обмеження суперечать міжнародним зобов’язанням держави, релігійні спільноти можуть ініціювати звернення до уповноважених інституцій для відновлення своїх гарантованих свобод на політичному рівні [23].
      Регулювання свободи віросповідання та функціонування релігійних об’єднань в Україні здійснюється згідно із Законом України «Про свободу совісті та релігійні організації». Цей нормативно-правовий акт визначає основи реалізації релігійних переконань громадян, встановлює механізми створення та діяльності релігійних організацій, а також регламентує їхні взаємовідносини з державними структурами. Закон гарантує захист осіб незалежно від їх конфесійної належності [4].
         У свою чергу, Закон України «Про основи національної безпеки України» від 19 червня 2003 року (з урахуванням змін 2015 року) серед потенційних загроз визначає зростання радикальних настроїв і можливі прояви релігійного екстремізму з боку певних національних чи релігійних об’єднань. У статті 8 цього Закону наголошується на важливості державної політики щодо підтримання міжконфесійної злагоди, запобігання конфліктам на релігійному ґрунті та протистоянню між релігійними інституціями у питанні впливу на населення України [7].
      У християнському соціальному вченні, особливо в католицькій традиції, підкреслюється, що політична влада має служити суспільству, з якого вона походить. Церква підтримує ідеї соціального плюралізму, демократії, солідарності та справедливості. Саме тому релігія виконує важливу функцію у формуванні держави, адже виступає чинником єдності та ідентичності нації.
        Національна ідентичність, з точки зору політичної науки, є основою існування державності. Вона визначає політичні орієнтири, формує критерії відбору лідерів, а також впливає на політичну активність суспільства. Ця ідентичність є багатокомпонентною системою, яка включає культурні, етнічні, економічні, територіальні елементи. Як стверджує Ентоні Сміт, саме завдяки такій складності національна ідентичність залишається впливовою в сучасному світі, здатною взаємодіяти з іншими ідеологіями, не втрачаючи власної самобутності [16].
       До основних прав людини належать право на життя, вільне пересування, свобода зібрань і об’єднань, а також на освіту, працю та доступ до культурних цінностей. Одним із найважливіших є право на свободу совісті, віросповідання та переконань, яке є ключовим у системі прав і свобод. Фахівці міжнародного права зазначають, що саме свобода переконань є фундаментом для реалізації інших прав, оскільки без неї неможливе вільне вираження позиції та захист інших свобод.     
      У філософсько контексті ставлення до прав людини має два основних підходи: природно-правовий і позитивістський. Природно-правова теорія вважає права людини невід'ємними та природними, обумовленими "волею Бога" чи природним станом людства. Згідно з цією теорією, закони лише фіксують уже існуючі права. Позитивістський підхід, навпаки, вважає, що права і свободи людини надаються державою, і саме вона визначає, які права має кожен індивід. Це стосується і права на свободу совісті, яке може бути або гарантоване природними правами, або встановлене державою.
        Людські свободи поділяються на кілька категорій: громадянські, політичні, соціально-економічні та інші. Свобода совісті є складовою цих свобод. У межах громадянської сфери вона належить кожній людині — як громадянину держави, так і іноземцям чи особам без громадянства. У політичному вимірі свобода совісті проявляється через участь у суспільному житті та обмежується територією певної країни. Вона дає змогу людині жити відповідно до власних переконань і релігійних чи світоглядних орієнтирів, що є важливою основою для функціонування демократичного суспільства. Водночас держава має обов’язок захищати всіх громадян і забезпечувати рівність та відсутність дискримінації незалежно від їхніх переконань [25].
      Національна безпека України, згідно з ст. 1 Закону України «Про національну безпеку України», визначається як стан захищеності державного суверенітету, територіальної цілісності, демократичного конституційного ладу та інших національних інтересів від різноманітних загроз. О. С. Власюк у своїй роботі «Національна безпека України: еволюція проблем внутрішньої політики» розглядає національну безпеку як складну систему самозбереження українського народу, яка забезпечує вільне існування та розвиток України як суверенної держави. Він підкреслює, що національна безпека включає як державні, так і суспільні гарантії стабільності та розвитку, фокусуючись на захисті основних цінностей і інтересів від різних загроз. М.Б. Левицька визначає національну безпеку як стан захищеності громадян, суспільства і держави, акцентуючи на важливості захисту всіх рівнів соціуму, що включає як індивідуальні права і свободи, так і стабільність держави та суспільства [30].
     Концепція національної безпеки є системою офіційно затверджених поглядів на національні цінності та інтереси, а також методів і механізмів їхнього захисту. Її ефективність залежить від чіткої визначеності інструментів і механізмів реалізації в рамках державного управління. Політика національної безпеки має на меті забезпечення високого рівня захисту національних інтересів, створюючи умови для стійкого розвитку особистості, суспільства та держави. Одним з основних аспектів є наявність ефективної управлінської системи, здатної підтримувати стабільність і захищати від дестабілізації, а також сприяти економічному зростанню та енергетичній незалежності.
    Основні аспекти національної безпеки включають: захист незалежності держави, ефективну систему управління, забезпечення соціального миру та прав людини, створення дієздатних збройних сил і забезпечення екологічної стійкості. Загрози можуть бути як внутрішніми, так і зовнішніми, і недотримання хоча б однієї з цих ознак може негативно вплинути на рівень безпеки. Крім того, національна безпека повинна забезпечувати збалансований підхід до захисту прав людини, що передбачає відповідність національних інтересів міжнародним стандартам прав людини.
      Принцип пропорційності вимагає, щоб обмеження прав людини були обґрунтованими і відповіли реальним загрозам. Водночас, важливо, щоб такі обмеження не порушували основні права, такі як право на життя, свободу віросповідання та недоторканність приватного життя. 
       Основними інструментами для збереження балансу між безпекою та свободами громадян є інституційні механізми демократичного контролю та діяльність наглядових структур, які покликані забезпечувати відповідальність держави під час запровадження надзвичайних заходів. У випадках, коли обмеження громадянських свобод зумовлені потребами національної безпеки, вони повинні мати чітко окреслені часові та змістовні межі, бути закріпленими на рівні законодавства, а не реалізовуватись через політичні директиви виконавчої влади. Політика у сфері національної безпеки має базуватись на принципі збереження демократичних гарантій, враховуючи інтереси суспільства та обмежуючи вплив на особисту свободу лише у разі наявності об’єктивних і доведених загроз[30].
      Отже, Релігія з давніх часів спільне важливу роль у суспільстві, формуючи моральні цінності та впливаючи на політику і право. В Україні, попри наявності законодавчих гарантій свободи віросповідання, практична реалізація цього права часто ускладнена застарілими нормами та адміністративними перепонами. Релігійна свобода є ключовим елементом демократичного сусі маємо реалізовуватися без дискримінації. Законодавство потребує адаптації до сучасних умов, аби ефективно захищати права громадянин та підтримувати міжконфесійну злагоду в умовах національної безпеки.

1.1. Міжнародно-правові стандарти забезпечення релігійної свободи
     Людські свободи виступають як гарантовані демократичною державою можливості особи діяти автономно, самостійно визначаючи форми та межі своєї поведінки задля реалізації матеріальних і духовних інтересів через доступ до суспільних благ у межах, установлених законодавством.  
     Міжнародні стандарти сформувалися внаслідок багаторічної співпраці держав, спрямованої на узгодження спільних підходів до забезпечення прав людини. Держави намагаються дотримуватися загальнолюдських цінностей і гарантувати захист людини всіма наявними засобами. Вони зобов’язані виконувати свої обов’язки як перед власними громадянами, так і перед міжнародним співтовариством.
       Завдяки підвищеній увазі міжнародної спільноти було ухвалено близько 300 декларацій, конвенцій та хартій авторитетними міжнародними організаціями в різні історичні періоди. Ці документи, як правило, сприймаються як міжнародні стандарти, оскільки їх положення ґрунтуються на звичаєвих нормах, які визнаються юридично обов’язковими державами. Багато з них були прийняті у формі декларацій або рекомендацій Генеральної Асамблеї ООН.
        Україна, як одна із засновниць Організації Об’єднаних Націй, взяла на себе міжнародні зобов’язання щодо сприяння повазі до прав і свобод людини. В результаті, значна частина міжнародно актів стала фундаментом для формування Конституції України [33].
      Міжнародні стандарти у сфері прав людини — це юридичні норми, які закріплюються шляхом укладення міжнародних договорів і визначають мінімально допустимий рівень ставлення держави до людей, які проживають на її території. Часто поняття «міжнародні стандарти» у сфері захисту прав людини прирівнюють до самих прав людини, до обов’язків держав-учасниць міжнародних договорів або до загальних принципів міжнародного права в цій галузі.
         У наукових роботах і юридичній літературі цей термін нерідко використовується для позначення відповідних нормативних актів, що може призводити до плутанини щодо його точного змісту та ототожнення з юридичними нормами, правами чи обов’язками. Додаткову складність створює відсутність чіткого визначення міжнародного стандарту прав людини в існуючих міжнародних угодах, а також відсутність установлених критеріїв або характеристик цієї категорії. Водночас міжнародні захисні організації також не надають вичерпного тлумачення цього поняття.
        Однак окремі науковці пропонують власні підходи до визначення міжнародних стандартів. Наприклад, М. Хаустова вважає, що міжнародні стандарти — це універсальні основоположні принципи і норми поведінки суб’єктів, які закріплені у ключових джерелах міжнародного права. Суттєвим елементом такої концепції є встановлення переліку загальновизнаних свобод, а також мінімального рівня, на якому це гарантується [33].
       П. Рабінович визначає міжнародні стандарти прав людини як закріплені в міжнародних документах принципи та норми, що мають уніфіковану форму і універсальне значення. Вони виражені у переважно загальних і оціночних поняттях та відображають мінімальний або бажаний рівень змісту й обсягу прав людини, який відповідає поточному стану суспільного розвитку та його динаміці. Крім того, ці стандарти покладають на держави позитивні обов’язки щодо реалізації, захисту й охорони людини та передбачають можливість застосування політичних санкцій у випадку їх порушення [23].
        Міжнародні стандарти обмежують суверенітет держав, визнаючи, що права та свободи людини є важливішими за інтереси держави. Що стосується класифікації міжнародно-правових стандартів, на сьогодні немає єдиного загальноприйнятого критерію поділу. Тому правильним є визнання найбільш узагальненої класифікації. Один із основних підходів, який виник на основі історичного досвіду, полягає в розподілі прав людини на перше та друге покоління. До першої категорії відносяться особисті та політичні права, до другої — соціально-економічні та культурні права [9].
      Згідно з Загальною декларацією 1948 року, до особистих свобод належать: життя, свобода і недоторканність особи, рівність перед законом, доступ до справедливого та неупередженого процесу, а також громадянство. До політичних свобод відносяться: свобода вираження думок, совісті та релігії, право на мирні збори та асоціації, а також участь в управлінні державними справами.
        До соціально-економічних аспектів належать: власність, соціальне забезпечення, праця, відпочинок і сприятливе довкілля. Культурні включають освіту та участь у культурному житті. Окрім перших двох поколінь, деякі дослідники виділяють так звані колективні інтереси «третього покоління», які не підпадають під попередні категорії і вимагають нових підходів. Крім того, питання людини можуть класифікуватися за різними ознаками: класичні та соціальні, невід’ємні та невідчужувані, фундаментальні та основні, колективні та індивідуальні, активні та пасивні, а також додаткові [13].
      Отже, міжнародні стандарти формуються як універсальні норми, що починається мінімальні вимоги до ставлення держави до людини. Вони базуються на спільних цінностях, спрямованих на забезпечення гідності, свободи, безпеки та рівності для всіх. Україна бере участь у цьому процесі, впроваджуючи міжнародні зобов'язанняу свій законодавство та суспільну практику.










РОЗДІЛ 2. ПОНЯТТЯ ТА СКЛАДОВІ РЕЛІГІЙНОЇ БЕЗПЕКИ
2.1. Визначення релігійної безпеки
      У сучасному геополітичному контексті релігійна безпека стає невід’ємною складовою цивілізаційної суб’єктності держави. Вона передбачає не лише протидію внутрішнім і зовнішнім загрозам, а й пошук відповідей на виклики заради збереження найвищої цінності — людського життя [21].
      Аналізуючи поняття безпеки, дослідники звертаються до її онтологічних, гносеологічних та аксіологічних аспектів. Безпека нерозривно пов’язана з поняттям небезпеки, адже прагнення до самозбереження є базовим інстинктом, особливо в умовах загроз.
      Пандемія COVID-19 істотно вплинула на глобальні та локальні процеси, трансформувавши міждержавні відносини й моральні орієнтири, що також відобразилось на релігійній сфері України. Особливо гостро це проявилося в умовах поліконфесійності, збройного конфлікту на сході, відсутності єдиної об’єднавчої державної релігійної політики та законодавчих прогалин у сфері міжконфесійних відносин.
        Хоч релігійні потреби належать до базових, пандемія обмежила реалізацію релігійної свободи. В окремих країнах ці обмеження були більш жорсткими, в інших — поміркованими. Релігійні лідери також запропонували свою участь у боротьбі з пандемією — наголошуючи на прозорості, справедливості, солідарності (напр., Варфоломій закликав вірян дотримуватись обмежень задля збереження життя). Молитва під час пандемії стала важливим джерелом внутрішньої сили. Вона підтримувала духовну стійкість, задаючи людині орієнтири та спосіб буття, що формує її діалог з Абсолютом.
      В Україні, згідно з соціологічними дослідженнями (жовтень 2020 р.), лише 6,7% практикуючих вірян відвідували храми під час карантину, а 45% вважали, що храми мають діяти з обмеженнями.
     Питання вакцинації виявило не лише рівень готовності держав, а й особливості релігійного дискурсу. Деякі релігійні лідери застерігали від вакцинації з етичних або релігійних міркувань (напр., католицькі єпископи США, рада улемів в Індії), водночас Папа Франциск назвав щеплення «етичним обов’язком».
        В Україні думки також розділились. Згідно з дослідженням Центру Разумкова (березень 2021), понад 51% українців не мали наміру вакцинуватись. Основними причинами були недовіра до безпеки й ефективності вакцин, доступних в Україні. Серед молоді (18–29 років) цей відсоток сягав 54% .Проте українські релігійні лідери активно долучилися до кампанії вакцинації. Першим щеплення отримав глава УГКЦ Святослав Шевчук, за ним — представники ПЦУ та іудейської громади, які заявили про відсутність релігійних заборон на вакцинацію.
      Релігійна безпека під час пандемії виявляється в кількох аспектах: 1) карантинні обмеження зменшили роль релігійних практик і поставили під сумнів авторитет релігійних інституцій; 2) вакцинація відкрила нові можливості для реалізації релігійних прав і свобод; 3) оцінка релігійної безпеки включає моніторинг міжконфесійних і державно-конфесійних відносин, а її критеріями є результативність та економічність[21] .
      Релігія є важливою складовою національної культури, після якої формує систему цінностей, звичаїв та соціальних норм. Вона може змінювати консолідуючу роль, зміцнюючи національну ідентичність і посилюючи відчуття спільності серед громадян. Водночас, міжрелігійні підтвердження нерідко становлять загрозу для стабільності держави та її територіальної єдності [13]. 
      Релігійні інститути здатні суттєво впливати на політику, як у сфері нормотворення, так і в моральному спрямуванні суспільства. Такий вплив може мати як позитивний ефект – сприяючи формуванню етичної основи для ухвалення рішень, так і негативний – у випадках, коли релігія використовується як інструмент політичних маніпуляцій чи конфронтації. Прикладом конструктивного релігійного впливу може служити Сполучене Королівство Великої Британії та Північної Ірландії, де наявність офіційної релігії сприяє національній єдності, попри гарантії свободи віросповідання [2] .
      Таким чином, релігія може виступати як чинник інтеграції та підтримки суспільного порядку, так і джерелом напруги в умовах релігійної та етнокультурної багатоманітності. У деяких країнах Азії такі відмінності служать підґрунтям для міжрелігійних і навіть міждержавних конфліктів, які нерідко супроводжуються насильством [13].
     Сучасні загрози релігійного характеру істотно впливають на національну безпеку держави. Серед них – релігійний екстремізм, тероризм, міжконфесійні конфлікти, політизація релігії та порушення прав релігійних меншин. Такі загрози можуть дестабілізувати суспільство, підірвати довіру до державних інституцій і спричинити конфлікти як всередині країни, так і у відносинах з іншими державами. Особливо небезпечним є використання релігії у пропаганді та виправданні агресивної політики, як це спостерігається у рф[13].
     В Україні релігійна сфера має низку проблем: конфесійна роздробленість, підтримка частиною духовенства окупаційної політики рф, різні вектори зовнішнього впливу на мусульманські громади. Відсутність духовної єдності, низький рівень довіри до Церкви в деяких регіонах та неможливість об'єднати суспільство навколо релігійних цінностей створюють додаткові виклики. В умовах гібридної війни ці фактори можуть бути використані для дестабілізації ситуації.
      Щоб протистояти цим викликам, держава має вдосконалити етноконфесійну політику, ґрунтуючись на європейському досвіді. Необхідно забезпечити чітке законодавче регулювання діяльності релігійних організацій, сприяти міжконфесійному діалогу та недопущенню привілейованого статусу жодної конфесії. Баланс між свободою віросповідання та інтересами національної безпеки є ключовим у формуванні стабільного, демократичного суспільства[13]. 
       Питання релігійної безпеки завжди перебувало в полі зору науковців і практиків, однак лише останнім часом воно набуло особливої актуальності у зв’язку зі зростанням загроз у релігійній сфері. Дослідники аналізували релігійний тероризм, радикальні рухи та загрози з боку релігійних фанатиків, вказували на потребу вдосконалення державного управління у сфері релігійно-суспільних відносин. Попри застереження науковців і численні звернення провідних інституцій, держава тривалий час не надавала належної уваги цим загрозам[3].
        Друга половина ХХ століття ознаменувалася зростанням кількості нових релігійних рухів, що спричинило хвилю суспільної тривоги та породило міфи про маніпуляції свідомістю, “зомбування” тощо. Глобальні події, як-от терористичні акти 11 вересня 2001 року, загострили усвідомлення релігійної загрози. Згодом ідеологія “русского мира”, вкорінена в російському православ’ї, стала інструментом гібридної агресії проти України. В умовах повномасштабної війни питання релігійної безпеки перейшло з теоретичної площини в практичну, що потребує глибокого осмислення ролі релігії в безпековому дискурсі.
         Незважаючи на очевидну актуальність проблеми, українське законодавство досі не містить окремого нормативного акта, присвяченого релігійній безпеці. Закон “Про основи національної безпеки України” 2003 року лише побіжно згадує про релігійні загрози. Новіші редакції закону взагалі не містять згадок про релігію в контексті національної безпеки, попри численні заклики експертів включити цю сферу до державної безпекової політики. Водночас міжнародні документи, як-от керівні принципи ОБСЄ щодо свободи релігії та безпеки, мають превентивний характер і не враховують реалії воєнного часу [31].
        Релігійна безпека, як і релігійна загроза, виявляється не стільки у віроповчальних засадах релігій, скільки у їх практичній діяльності. Небезпека здебільшого криється у зовнішньо нейтральних ініціативах, таких як мова богослужінь, миротворчі заклики чи загальна відкритість до всіх, що іноді маскують антидержавні наміри. Релігійна загроза має як внутрішнє, так і зовнішнє походження, причому зовнішній вплив часто підтримується силами, ворожими Україні. Загрозу можуть нести як окремі віруючі, так і цілі конфесійні спільноти, особливо ті, що орієнтовані на чужі цінності, відчужені від українського контексту, ігнорують національну історію та формують відчуття «чужості» серед своїх вірян.
        Попри це, війна сприяла зростанню громадянської свідомості в середовищі вірян різних релігій, які раніше не ототожнювали себе з українською ідентичністю. Мусульмани, юдеї, буддисти, кришнаїти та інші підтримали захист української державності. Таким чином, релігійна безпека – це не лише підтримка з боку «патріотичних» конфесій і можливе обмеження діяльності проросійських структур. Це також проактивна позиція релігійних громад у розбудові української держави, звільнення від колоніального мислення та сприяння національній єдності.
       У сучасному українському контексті релігія стала складовою частиною системи національної безпеки. Для її ефективного функціонування необхідно дотримуватись кількох ключових принципів: 1) формування українського світу на основі національних цінностей; 2) захист свободи віросповідання і релігійного плюралізму; 3) відкритість релігій до взаємодії з іншими інституціями; 4) розвиток діалогу між релігійними спільнотами, державою та суспільством; 5) забезпечення рівного ставлення до всіх конфесій з боку держави; 6) фахове і неупереджене висвітлення релігійного життя в медіа та науковому дискурсі [31].
         У період дії воєнного або надзвичайного стану можуть бути запроваджені окремі обмеження конституційних прав і свобод громадян, із зазначенням терміну їх чинності. Водночас, Конституцією України визначено перелік прав, які не підлягають обмеженню за будь-яких умов. До цього переліку, однак, не входить стаття 35, яка гарантує свободу світогляду та віросповідання. Зрозуміло, що запроваджені обмеження мають тимчасовий характер, однак виникає питання щодо їхньої ефективності у забезпеченні національної безпеки.
         На наш погляд, питання обмеження діяльності проросійських релігійних організацій мало бути вирішене ще у 2014 році. Проте певні законодавчі кроки були здійснені лише 20 серпня 2024 року із прийняттям Закону України № 3894–ІХ «Про захист конституційного ладу у сфері діяльності релігійних організацій». Закон містить низку важливих положень, які заслуговують на увагу, хоча деякі з них можуть викликати неоднозначні оцінки. Закон набирає чинності 23 вересня 2024 року.
       Серед новацій важливим є офіційне визначення терміну «ідеологія “русского міра”», що закріплене в прикінцевих положеннях. Йдеться про включення цього поняття до Закону України «Про заборону пропаганди російського нацистського тоталітарного режиму…» від 22 травня 2022 року № 2265-IX. Ця ідеологія трактується як російська неоколоніальна доктрина, яка базується на шовіністичних, расистських, нацистських, ксенофобських і релігійних засадах, заперечує суверенітет України, виправдовує геноцид українського народу та сприяє поширенню насильства, терору й експансії Російської Православної Церкви за межі рф [22]. Законодавче визначення зменшує можливості для довільного тлумачення терміну, проте одночасно може звужувати його зміст.
     Позитивним аспектом є те, що законодавчі ініціативи спрямовані не лише на вирішення актуальних викликів, а й на зміцнення системи національної безпеки в майбутньому. Документ передбачає не тільки заборону діяльності Російської Православної Церкви, а й встановлює загальні вимоги до функціонування релігійних організацій в Україні. Зокрема, частина друга статті 2 встановлює заборону на діяльність іноземних релігійних організацій, якщо вони:
1. зареєстровані в державі, що здійснила або здійснює збройну агресію проти України чи тимчасово окупувала її території;
2. прямо або опосередковано, зокрема через публічні заяви керівників, підтримують таку агресію [22].
У статті 3 вказано, що Російська Православна Церква, як ідеологічна опора держави-агресора та співучасниця воєнних злочинів, підлягає забороні в Україні. Також забороняється діяльність релігійних організацій, які мають зв’язки з забороненими іноземними структурами – як безпосередньо, так і опосередковано, через належність до об'єднань чи інші ознаки, визначені у статті 5-1 Закону України «Про свободу совісті та релігійні організації». Їхня діяльність має бути припинена у визначеному законодавством порядку.
     Отже, релігійна безпека набуває особливого значення в умовах гібридної війни та зовнішніх загроз. Вона охоплює не лише захист духовних цінностей і національної ідентичності, а й протидію релігійному екстремізм та зовнішньому впливу. Україна потребує чіткої, збалансованої політики в цій сфері , з міжнародного досвіду та внутрішніхвнутрішніх викликів. Прийняття нового законодавства, що регламентує діяльність релігійних організацій, є кроком до зміцнення національної безпеки та суспільної єдності.

2.2. Загрози релігійній безпеці у сучасному світі
      Вказаний законопроєкт був зареєстрований ще 19 січня 2023 року, а 12 квітня Всеукраїнська рада церков і релігійних організацій висловила підтримку його ухваленню в першому читанні. В документі визначено, що на території України забороняється діяльність релігійних організацій, пов’язаних із керівними центрами, що знаходяться в державах, які здійснюють військову агресію проти України [16]. Водночас передбачається, що припинення діяльності такої організації можливе лише на підставі рішення органу, відповідального за релігійну політику, або прокурора [20].
       Зі свого боку народний депутат Микола Княжицький наголошує на важливості якнайшвидшого ухвалення законопроєкту № 8221 «Про забезпечення зміцнення національної безпеки у сфері свободи совісті та діяльності релігійних організацій» як одного з ключових кроків до захисту незалежності та демократичного ладу в Україні [8].
       У контексті релігійної безпеки держава має посилити захист прав віруючих і релігійних громад, створити ефективні гарантії свободи віросповідання, розвивати міжконфесійний діалог і запобігати релігійним конфліктам. Важливо також інвестувати в освіту й інформаційні кампанії для зменшення релігійної нетерпимості, а також забезпечити належний захист релігійних споруд і місць паломництва шляхом тісної співпраці з релігійними громадами та лідерами. Як зазначав Блаженніший Любомир, майбутнє України повністю залежить від дій її громадян. Лише активна позиція кожного може змінити країну на краще, адже самі обставини нічого не визначають – усе вирішує наша відповідальність і праця [8].
       У рф православне християнство відіграє важливу роль у підтримці державної політики. Православна церква активно співпрацює з урядом, сприяючи легітимізації політичних дій, навіть якщо вони є незаконними. Залучення релігії до політичних процесів може призвести до дискримінації релігійних меншин та опозиційних рухів. Церковна риторика часто використовується для виправдання агресивних геополітичних цілей росії, зокрема в контексті війни з Україною. Релігійний екстремізм і тероризм залишаються найбільшими загрозами для безпеки держави, і ці виклики вимагають відповідної реакції на рівні державної політики.
        В умовах цих загроз постає питання про необхідність адаптації державної етноконфесійної політики. Для забезпечення національної безпеки важливим є впровадження чіткої законодавчої бази, яка регулює відносини між державою та релігійними організаціями. Законодавство в європейських країнах визначає статус релігійних організацій, їхні права та обов'язки, що допомагає уникати конфліктів і сприяє прозорості у взаєминах. Багато європейських країн закріплюють релігійну свободу в своїх конституціях або основних законах, що гарантує вільне вираження релігійних переконань без дискримінації[17].
      В Україні релігійні відносини мають свою специфіку, яка включає відсутність ідеологізації державної політики у релігійній сфері, зростання лібералізму в правовому полі, а також наявність проявів посилення ролі церкви в суспільному житті, що стають усе помітнішими. Однією з головних загроз для національної безпеки є участь Української Православної Церкви Московського патріархату в підтримці окупації Криму росією. Водночас в Україні існує ситуація з мусульманськими громадами, що мають різні міжнародні орієнтації. Враховуючи ці виклики, Україні потрібно переглянути свою етноконфесійну політику, що включає стратегії протидії релігійним терористичним угрупуванням, які загрожують територіальній цілісності країни [13].
       Уявлення про безпеку та загрозу мають свої витоки в архаїчних релігійно-міфологічних системах світогляду, де рання людина формувала способи осмислення навколишнього світу й створювала уявні засоби захисту. В момент небезпеки людина відчувала напруженість і внутрішній неспокій, які поєднували емоції віри, надії, страху та любові. Це спонукало до уявлення про надприродні сили, які могли б гарантувати їй безпеку. Наприклад, у Давньому Римі існувало божество Секурітас, покликане охороняти державу від внутрішніх і зовнішніх потрясінь. Його образ активно використовувався на монетах для підкріплення легітимності імперської влади, особливо у неспокійні часи.
       У традиціях слов’янського язичництва також сформувалися образи, що уособлювали дихотомію безпеки й небезпеки. Білобог і Чорнобог у цій системі уявлень були символами відповідно добра і зла, світла і темряви. Їхня постійна боротьба сприймалася як природна закономірність, яка забезпечувала баланс у світі. Згідно з дослідженнями Я. Головацького, ці образи активно фігурували в обрядах та народних ритуалах, і саме через них слов’яни осмислювали поняття щастя, гармонії чи лиха, підкреслюючи необхідність існування обох начал.
      Деякі давньослов’янські вірування також містили уявлення про зловісних істот, пов’язаних із небезпекою. Так, Пекун вважався втіленням темних підземних сил, а звернення «Чур тобі, Пек!» слугувало магічним захистом від нього. Етимологія слова «безпека» також корениться в давній мовній традиції: «без-» означає відсутність чогось, а «пека» — загрозу або шкоду. Цей лінгвістичний зв'язок засвідчує глибоке закорінення поняття безпеки в досвіді захисту від руйнівного, ще з найдавніших часів.
      Сучасне трактування релігійної безпеки базується на необхідності морального захисту релігійних спільнот, які позитивно впливають на соціальну стабільність і духовний розвиток. Такі організації мають функціонувати у межах чинного законодавства, сприяти діалогу між конфесіями й підтримувати демократичні принципи. У цьому контексті важливим нормативним актом є Закон України «Про захист конституційного ладу у сфері діяльності релігійних організацій» (2024), який гарантує свободу релігійного вибору, забезпечення захисту від неправомірного втручання як з боку державних структур, так і з боку інших акторів [20].
      Отже, релігія має важливий вплив на міжнародні відносини та політичні процеси, формуючи моральні цінності і взаємодіючи з правовими нормами. В Україні, незважаючи на гарантії свободи совісті в Конституції, існують адміністративні бар'єри та правова незбалансованість, що обмежують реалізацію релігійної свободи. Законодавство потребує реформування для забезпечення рівних умов для всіх релігійних спільнот.
      Свобода совісті є невід'ємною частиною демократичного суспільства і повинна бути забезпечена справедливим законодавством. Важливо вдосконалити механізми захисту релігійної свободи в Україні, щоб відповідати міжнародним стандартам і гарантувати права кожної особи.

2.3. Роль держави у забезпеченні релігійної безпеки

       У сучасних умовах глобальної нестабільності науковці все частіше вказують на необхідність формування духовних цінностей як основи для сталого суспільного розвитку. Забезпечення громадянам можливості задовольняти свої духовні потреби незалежно від соціального чи релігійного статусу розглядається як одне з ключових завдань державної політики. У цьому контексті релігійна безпека є невід’ємною складовою національної безпеки держави [7].
       Відповідно до Закону України «Про національну безпеку України», національна безпека охоплює захищеність суверенітету, територіальної цілісності, конституційного ладу та інших ключових інтересів держави [7]. У науковій літературі також зустрічаються ширші підходи до цього поняття, де наголошується на взаємозв’язку між рівнем забезпечення прав людини, стабільністю внутрішніх і зовнішніх відносин та ефективністю протидії загрозам .
      Релігійна безпека, на думку дослідників, включає як стан захищеності релігійно-духовних інтересів суспільства від деструктивного впливу, так і систему заходів щодо підтримки стабільності у сфері міжконфесійних та внутрішньоцерковних відносин. Вона охоплює внутрішньорелігійну стабільність, свободу віросповідання, задоволення релігійних потреб та розвиток державної стратегії у відповідній сфері [28].
       Попри важливість теми, в чинному законодавстві України відсутнє чітке визначення поняття «релігійна безпека». Це створює потребу в подальшому  врегулюванні, чіткому визначенні суб’єктів і об’єктів релігійної безпеки, серед яких виокремлюють суспільство його духовні та культурні цінності і державу суверенітет, цілісність, конституційний лад .
     Забезпечення релігійної безпеки лежить на широкому колі державних органів: Президентові України, Верховній Раді, Кабінеті Міністрів, Службі безпеки України, органах місцевого самоврядування, військових структурах тощо. В рамках державної політики виокремлюють кілька ключових компонентів: нормативний (наявність законодавчої бази), організаційний (ефективність функціонування відповідних інститутів), соціально-економічний (рівень добробуту та стабільності), науковий (теоретичне обґрунтування заходів безпеки) та інформаційно-аналітичний.
       Загалом, релігійна безпека — це динамічна категорія, що поєднує в собі стан захищеності духовних інтересів, так систему заходів для реагування на загрози релігійного характеру. Її належне забезпечення є важливою умовою для підтримки громадянської злагоди, міжконфесійного миру та суверенності держави.
        Взаємозв’язок між державою та релігією формувався століттями, зокрема в межах відносин між церквою та владою. У середньовічній Європі релігія не лише надавала легітимність державній владі, а й визначала її політичну роль, тоді як сьогодні домінують принципи демократії. Проте релігія досі суттєво впливає на суспільство, зокрема в соціокультурному та політичному вимірах, і не може бути зведена лише до приватного переконання[2].
       Відновлення інтересу до питання релігії у політичному контексті в Європі зумовлене, зокрема, зростанням мусульманського населення, для якого релігія є визначальним чинником способу життя та світогляду. Додатковим фактором стала загроза релігійно мотивованого тероризму та екстремізму , що спричинило жорсткішу реакцію європейських урядів. Окрему увагу також привертає використання релігії як інструменту національної ідеології, як це відбувається, наприклад, у Росії.
       Важливим аспектом державно-релігійної взаємодії є фінансова підтримка церков. У Франції держава володіє багатьма релігійними будівлями та передає їх у користування громадам, а іноді фінансує спорудження нових храмів . У Німеччині існує церковний податок — 8% від податку на доходи, який автоматично стягується з членів певних конфесій, що робить релігійні громади одними з найбагатших у Європі. У Бельгії держава фінансує не лише утримання церков, а й виплачує зарплати священнослужителям визнаних релігій [2].
       В Україні засади взаємодії держави і релігії закріплені у статті 35 Конституції, яка гарантує свободу віросповідання, включаючи сповідування або не сповідувати будь-яку релігію, здійснювати релігійну діяльність одноособово чи колективно. Обмеження цієї свободи можливі лише в інтересах громадського порядку, здоров’я, моралі або захисту інших осіб.
         Таким чином, конституційний принцип відокремлення церкви від держави в Україні знаходить своє конкретне відображення у положеннях статті 5 Закону України «Про свободу совісті та релігійні організації». Законодавство встановлює збалансований підхід до регулювання взаємовідносин між державою та релігійними організаціями: з одного боку, держава гарантує захист законних інтересів релігійних організацій, рівність усіх віросповідань перед законом і невтручання у їхню законну діяльність, а з іншого – покладає на релігійні організації низку обов’язків, спрямованих на недопущення їхнього впливу на політичні процеси, втручання у діяльність інших організацій та розпалювання релігійної ворожнечі. Такий підхід сприяє збереженню релігійної злагоди, дотриманню принципів свободи совісті та формуванню стійкого механізму забезпечення релігійної безпеки в Україні [29].
   Серед сучасних дослідників, які аналізують релігійний аспект у безпековій політиці, особливу увагу заслуговують роботи О. Хмільовської, В. Олійника. Колишня держсекретарка США Мадлен Олбрайт у своїй праці «Могутній і всемогутній» підкреслює, що саме з причин провалів американської зовнішньої політики в 1990-х роках було нехтування релігійною складовою. За її словами, політичні результати часто залежать від релігійної належності виборців та впливу конкретних конфесій у різних регіонах. Релігія пов'язана з економічними, культурними й мовними особливостями суспільства, і тому її не можна розглядати ізольовано [16].
        Цю думку мають використовувати й українські чиновники, оскільки саме держава несе відповідальність за духовну єдність та релігійне збереження гармонії в країні. У партнерстві з релігійними організаціями вона має реалізовувати наступні кроки, спрямовані на зміцнення стабільності та підтримку прогресивного розвитку. Відродження національної свідомості сприяло активізації релігійного життя. Завдяки своєму геополітичному розташуванню Україна стала простором, де зустрічаються різні релігійні традиції – християнство й іслам, православ’я, католицизм і протестантизм. Такий плюралізм є цінністю, однак спроби використати релігію в політичних цілях, особливо для легітимації агресії, становлять реальну загрозу національній безпеці [15].
       Релігійна безпека передбачає заходи, що захищають свободу віросповідання, попереджають релігійні конфлікти та забезпечують мирне співробітництво різних релігійних спільнот. Сюди також входять захист культових споруд від вандалізму й тероризму. У демократичному суспільстві релігійна безпека має фундаментальне значення для забезпечення рівності та гармонії захисту громадян [21].
      У цьому контексті важливо утримувати принципи свободи совісті та віросповідання, врегулювання відносин між релігійними організаціями й державою. Дослідник Л. Чупрій шукає кілька ключових складових релігійної безпеки: релігійна злагода в середній країні, міжнародне визнання України як християнської держави, забезпечення свободи віри й комплексна стратегія духовного розвитку держави [21].
        Ці принципи закріплені в Конституції України, яка гарантує свободу світогляду, відокремлення церкви від держави та кожного сповідувати або не сповідувати будь-яку релігію. Водночас Закон «Про свободу совісті та релігійні організації» встановлює рамки діяльності релігійних громад і створює механізми взаємодії між державою та релігійними інституціями. Він також гарантує рівність вірян, незалежних від їхньої релігійної належності.
      Відповідно зі статтями 7 та 8 Закону України «Про основи національної безпеки», серед відмічених загроз показано радикалізацію релігійних громад та загострення міжконфесійної боротьби. Держава має проводити заходи для запобігання таким конфліктам і збереження міжцерковного світу.
     У християнському соціальному вченні наголошується, що влада має служити суспільству, а не навпаки. Релігійні організації сприяють утвердженню соціального плюралізму, спільного блага та демократії на засадах солідарності й справедливості. Таким чином, релігія може виступати об'єднуючим чинником у формуванні національної ідентичності та духовної єдності народу.
      Релігія змінює ключову роль у формуванні національної культури, впливаючи на систему цінностей, традиції та соціальні норми. Вона сприяє формуванню національної ідентичності та зміцнює почуття єдності в суспільстві. Водночас релігійні протиріччя можуть нести загрозу стабільності держави. У сучасному світі спостерігаються конфлікти між релігійними групами та світовими інститутами, що загострено в умовах секуляризації – процес, який зменшує вплив релігії на державні справи.
     д. Сміт виокремлює п'ять основних тенденцій секуляризації: інституційне відокремлення церкви від держави; трансформація політичної культури; розширення контролю на державну сферу, що раніше належали церкві; зниження політичного впливу релігійних лідерів; і секуляризація політичного домінування.
     Релігійні інституції можуть позитивно впливати на політику, сприяючи етичному управлінню, але також можуть бути інструментом маніпуляції та загострення конфліктів. Наприклад, у Великій Британії офіційна релігія виконує об’єднавчу функцію, тоді як у країнах Азії релігійні відповідності нерідко спричиняють збройні конфлікти. Релігія також може формувати міжнародні відносини. Історичні події, як-от надання Томосу Україні, мали значний вплив на міжнародне релігійне позиціонування країни. Проте релігія також може використовуватися як інструмент пропаганди, як це кожна в рф, де православна церква легітимізує політичну владу та агресію.
     Сучасні загрози включають релігійний екстремізм, тероризм, міжконфесійні конфлікти, релігійний сепаратизм та використання інформаційних ресурсів для поширення пропаганди. Вони можуть дестабілізувати суспільство та поглибити напруження. В Україні свої власні виклики, пов’язані з розколом православного середовища, участю у проросійських діях, а також неоднорідністю мусульманських організацій. Крім того, релігійна сфера в країні характеризується браком духовної єдності, недовірою до духовенства та зростанням політичного впливу церкви.
      Щоб протистояти цим викликам, необхідно реформувати етноконфесійну політику, посилити законодавче регулювання, створити умови для рівного функціонування релігійних організацій та забезпечити захист вірян. Також доцільно запровадити механізми, що дозволяють попереджати діяльність релігійних організацій, спрямованих на підрив територіальної цілісності держави.
    У підсумку релігія є вагомим фактором національної безпеки, який вимагає важливого моніторингу та комплексного підходу з боку державної політики, особливо в умовах гібридної війни [13].
      Отже, Релігія в умовах сучасних викликів важливу роль у зміцненні єдності суспільства та формуванні духовних орієнтирів, але водночас може бути джерелом нестабільності, якщо використовується для деструктивного впливу. В Україна релігійна безпека стала частиною загального безпекового дискурсу через зовнішні загрози, війну та протиріччя. Забезпечення гармонійного середовища вимагає чіткої державної стратегії, законодавчого оновлення та постійного моніторингу. Взаємодія між державою та релігійними громадами має бути побудована на основі діалогу, довіри й поваги до духовного вибору кожного.


РОЗДІЛ 3. БАЛАНС ІНТЕРЕСІВ ДЕРЖАВИ ТА СУСПІЛЬСТВА У СФЕРІ РЕЛІГІЇ
3.1. Проблема гармонізації релігійної свободи та безпеки

       Одним із важливих внесків теології у розуміння релігії є акцент на екзистенційній природі людини, що зумовлює потребу у пошуку вищого смислу буття, який не зводиться до задоволення лише фізіологічних або соціальних потреб. Теологічні підходи виходять з існування божественного начала як об’єктивної реальності, незалежної від людського мислення. Проте така позиція не може бути науково доведена, що зумовлює потребу приймати її на віру. Це часто призводить до побудови системи тверджень на основі недоведеної тези. Додатковою проблемою теологічного підходу є його конфесійна обмеженість. Наприклад, у працях А. Річинського ідея релігії тісно пов’язана з концепцією української автокефалії. Також ці підходи малопридатні для вивчення релігій, які не зосереджуються на надприродному, як-от буддизм чи деякі форми язичництва.
       Філософський підхід до релігії намагається осмислити її через призму загальної картини світу, не обов’язково апелюючи до віри в Бога. Він розглядає релігію як феномен, що існує в рамках певного світогляду. А. Шопенгауер, наприклад, вважав, що усвідомлення смерті неминуче породжує в людині потребу у втішних метафізичних уявленнях, які компенсують страх перед нею. Усі релігії, на його думку, є спробами дати людині духовну опору в умовах екзистенційної вразливості.
        М. Мюллер, у свою чергу, пояснював релігію як результат поєднання емоційного та сенсорного сприйняття граничних явищ із моральним досвідом. Така «природна» релігія, за його переконанням, є джерелом усіх історично сформованих релігій, у яких відображені вічні істини, зокрема віра в Бога та безсмертя душі. Він вважав, що сприйняття сакрального можливе завдяки особливій розумовій підготовці, а не через божественне одкровення.
       Натомість К. Маркс розглядав релігію як реакцію пригніченого суспільства на несправедливі умови життя. Спочатку вона могла мати визвольний потенціал, але згодом перетворилася на ілюзорний засіб втечі від дійсності. У релігії люди шукають те, чого їм не вистачає в реальному житті: гідність, надію, відчуття справедливості. Таким чином, поняття Бога в марксистській традиції виражає глибоку соціальну відчуженість. Маркс вважав, що зі встановленням справедливого суспільного ладу потреба в релігії зникне. Його знаменита формула — «релігія — це опіум для народу» — стала символом цього підходу [4].
       У другій половині ХХ століття теорія секуляризації стала провідною в осмисленні змін у стосунках між релігією та суспільством. Вона пояснювала причини зниження релігійного впливу, окреслювала чинники, що призвели до цього, і намагалася передбачити подальший розвиток подій. Саме завдяки цій теорії поняття «секуляризація» набуло поширення в соціології й отримало нове значення.
      Термін «секуляризація» має щонайменше два основних значення. Перше — юридичне — означає вилучення церковного майна на користь держави, як це відбувалося під час Реформації чи в Російській імперії та СРСР. Друге, соціологічне, пов’язане з процесом вивільнення суспільного життя, культури, свідомості та поведінки людини з-під релігійного впливу, що особливо посилюється в модернізованих країнах Заходу.
        Б. Вілсон, один із засновників теорії секуляризації, визначав її як втрату релігійними структурами соціального значення. У 1960–1970-х роках ця теорія мала майже загальне визнання. Проте сьогодні положення все частіше піддаються критикі, і навіть її прихильники змушені їх переглядати й уточнювати, щоб отримати нові реалії.
       Сам процес секуляризації пізнається більшою мірою дослідників, дискусії точаться навколо його глибини, незворотності та універсальності. Класична теорія стверджувала, що з розвитком модернізації релігія поступово витісняється із суспільного життя, і ця тенденція поширюється на всі країни. Також вважалося, що індивідуальна релігійність зменшується через покращення умов життя та відчуття безпеки, хоча межа між знищенням релігії як явища та її суспільного впливу залишається не зовсім чіткою [14].
       Дослідження впливу релігії на процеси формування нації стикається з низкою методологічних складнощів, які варто принаймні окреслити. Однією з головних проблем є плутанина між поняттями «нація» та «етнос» у практичних дослідженнях, попри визнання їхньої відмінності в теоретичному дискурсі. Таке змішування часто спричиняє спрощене уявлення про релігію як виключно визначальний чинник у формуванні домодерних спільнот. Ще однією проблемою є ототожнення релігії з релігійними інституціями, хоча ці складники не завжди виконують однакову функцію в процесі націєтворення. До того ж, поширене уявлення про націю як завершену і стабільну форму суспільної організації не враховує динамічності цього процесу, навіть для ранньомодерних націй, у межах якого релігія може відігравати різні ролі на різних етапах. Значну плутанину також вносить теорія секуляризації, яка припускає зниження ролі релігії у суспільстві, але не здатна пояснити актуальні тенденції зростання релігійної активності у сучасному світі.
      Окремі труднощі виникають і щодо самого визначення понять "релігія" та "нація". Зважаючи на велику кількість підходів до тлумачення терміна "нація", деякі науковці, як-от англійський дослідник Г'ю Сетон-Вотсон, взагалі ставлять під сумнів можливість надати йому чітке наукове визначення. Водночас П. Альтер розглядає націю як соціальну групу, що усвідомлює свою єдність на основі спільних історично сформованих зв’язків — мовних, культурних, релігійних чи політичних — і прагне до політичного самовизначення, або вже його здійснила в межах національної держави. Таким чином, головною ознакою нації постає наявність у групи свідомого прагнення бути нацією та реалізовувати відповідні політичні амбіції.
        У контексті зв’язку між нацією і релігією важливо підкреслити, що нація є не лише етнічною чи релігійною, а передусім політико-громадянською спільнотою, що пов’язана з поняттями держави, громадянства й політики. Її формування, хоч і в різному ступені для різних спільнот, передбачає трансформацію традиційного суспільства в індустріальне, де наявне певне порозуміння між соціальними масами та елітами. Також не слід недооцінювати суб’єктивний вимір націєтворення: навіть за відсутності об’єктивних чинників, таких як спільна мова, релігія чи територія, нації можуть формуватися. У цьому контексті особливу роль відіграє націоналізм — як емоційне переживання спільності, як ідеологія та як політична програма. При цьому важливо уникати спрощеного або негативного трактування націоналізму лише через призму його радикальних чи шовіністичних форм [26].
        У процесі формування модерних націй релігія не завжди виступає провідним чинником. Навіть у тих випадках, коли вона історично слугувала основою колективної ідентичності спільноти, новонароджений націоналізм не обов’язково надає їй визначального значення. Як свідчить приклад Теодора Герцля, візіонера сіоністського руху, модерна нація має зберігати дистанцію між державною політикою та релігійним впливом, обмежуючи роль духовенства рамками храмів. Подібну ідею проголошував і Джузеппе Мацціні, який, визнаючи історичну роль папства, водночас закликав до його скасування в ім’я прогресу. Отже, нація в епоху націоналізму прагне стати сакральною сутністю сама по собі, а націоналізм часто набуває рис замінника традиційної релігії.
        На думку відомого соціолога Е. Ґелнера, у релігійному культі суспільство фактично поклоняється собі в завуальованій формі, тоді як у модерну добу воно робить це відкрито через культ нації. У XIX столітті процеси національного пробудження в Європі часто трактувалися як секуляризація сакрального та, водночас, сакралізація національного. У цей період політичні ідеології, що виникали, набували популярності саме на тлі ослаблення релігійних світоглядів. Однак, як зауважує К. Майноуг, прагнення людини до вищого сенсу саме через націю не дає повного пояснення, чому саме нація стала новим об’єктом символічного поклоніння.
       Разом із тим, у деяких регіонах становлення національної ідентичності супроводжувалося посиленням релігійності. Так, в Ірландії в середині ХІХ століття відбулася «побожна революція», коли зростання національного усвідомлення стимулювало повернення до католицької традиції. Подібні процеси простежуються серед басків, словаків та інших народів, де релігія виступала не лише духовним орієнтиром, а й інструментом консолідації спільноти. Це дає підстави стверджувати, що роль релігії у процесах націєтворення є контекстуальною та залежить від історичних умов і стратегій політичного мобілізаційного дискурсу.
        У різних національних рухах релігія могла сприйматися як союзник або ж як перешкода. Так, в Албанії релігійна фрагментація між ісламом, католицизмом і православ’ям ускладнювала формування єдиної національної ідентичності, що змушувало лідерів національного пробудження навіть пропонувати нову об’єднану віру — культ Албанії як священної сутності. На противагу цьому, у Польщі Римо-католицька церква стала потужним чинником націєтворення, особливо в періоди іноземного панування й комуністичного режиму. Саме церква забезпечувала національний символічний наратив, у межах якого народ сприймав себе як "Христос народів", що страждає, але зберігає вірність своїй ідентичності та історичному покликанню. Подібні міфологеми залишаються актуальними й у сучасних політичних дискурсах країн Центрально-Східної Європи, де релігія часто зберігає значну символічну вагу [1] .
   Отже, релігія, попри свій багатогранність, вірує значну роль у формуванні національної ідентичності, її хоча вплив залежить від історичних, культурних та політичних умов. У різних контекстах вона може служити як джерелом духовної єдиності, так і викликом для націєтворення. Теорії секуляризації лише частково пояснюють сучасні тенденції, більшість релігійна активність не зникає, а трансформується. У модерну добу нація часто відбувається сакрального значення, замінюючи традицій релігійні форми символічного поклоніння.

3.2. Державна політика у сфері державно-конфесійних відносин
        Базовий Закон України «Про свободу совісті та діяльність релігійних організацій», прийнятий у 1991 році, має демократичну спрямованість і загалом відповідає міжнародним стандартам щодо захисту свободи совісті. Він грав важливу роль у впорядкуванні взаємовідносин між державою та релігійними організаціями. Протест з моменту його прийняття українське суспільство зазнало суттєвих змін — трансформувалося ставлення до релігії, змінилися конфесійна ситуація та структура державно-конфесійних відносин. У нових умовах розвитку громадянського суспільства та формування держави виникла потреба у створенні нової концептуальної бази для регулювання цих відносин.
      Актуальність відповідності Концепції зумовлена ​​необхідністю оновлення підходів до реалізації свободи совісті та взаємодії держави з релігійними інституціями. Вона обґрунтовується на положеннях Конституції України та міжнародних актах, ратифікованих нашою державою. Концепція проголошує принцип верховенства, рівності всіх громадян і релігійних об'єднань перед законом, які законно перебувають на всій території України. Законодавчі акти, розроблені на основі цієї Концепції, мають як свободу особистої релігійної самореалізації, так і статус релігійних організацій в умовах демократичних перетворень та становлення політичної нації [17].
        Впродовж останніх п’ятнадцяти років у науковому та громадському дискурсі України активно обговорюється потреба у прийнятті Концепції державно-конфесійних відносин. Ця ідея викликає інтерес серед релігієзнавців, представників релігійних організацій, аналітиків, а подекуди й серед державних діячів. Починаючи з 2000-х років, було запропоновано кілька варіантів відповідного документа, зокрема проєкт, підготовлений Українським центром економічних і політичних досліджень ім. О. Разумкова, який здобув широку підтримку. Однак жоден із проєктів не було офіційно затверджено, а після 2007 року робота в цьому напрямі фактично зупинилася.
       Поточний стан державно-конфесійних відносин свідчить про відсутність системного підходу до взаємодії між владою і релігійним середовищем. Відзначається тенденція до ситуативного управління цією сферою, що підриває довіру конфесій до органів державної влади. Релігійні організації часто висловлюють претензії щодо умов своєї діяльності — тарифів, оренди землі, законодавчих перешкод тощо — і сприймають державу переважно як механізм вирішення власних проблем. Водночас влада не завжди виявляє готовність до відкритого діалогу, що створює атмосферу відчуження та недовіри.
       Законотворча діяльність у сфері свободи совісті часто позбавлена системності й узгодженості з європейськими стандартами. Законопроєкти нерідко носять декларативний або політичний характер, іноді суперечать інтересам суспільства, а також відкривають можливості для зловживань. Водночас законодавство містить низку суперечностей, наприклад, щодо статусу релігійних організацій у системі освіти, що ускладнює практичне застосування норм та створює ризики для міжконфесійної та суспільної стабільності.
      Зміни, що відбулися за роки незалежності, — як у конфесійній структурі, так і в міжнародному контексті — вимагають сучасного підходу до врегулювання державно-конфесійних відносин. Зокрема, слід враховувати участь релігійних організацій у політичних процесах попри законодавчі заборони, а також потребу в адаптації до нових умов. Прийняття Концепції державно-конфесійних відносин дозволить сформувати чітку стратегію взаємодії держави та церкви, сприятиме розвитку демократії й суспільного діалогу, а також зміцненню релігійної безпеки України [11].
        Проблематика державно-конфесійних відносин в Україні є предметом постійного наукового інтересу, передусім у релігієзнавчому, соціологічному та філософському контекстах. До її вивчення долучаються провідні українські вчені, зокрема В. Єленський, С. Здіорук, А. Колодний та інші. Значну роль у дослідженні цих питань відіграють наукові установи, як-от Інститут філософії ім. Г. С. Сковороди НАН України. Незважаючи на виявлені проблеми, вітчизняні дослідники відзначають, що релігійно-державні відносини в Україні загалом характеризуються толерантністю та партнерським підходом.
       На початку незалежності основою для формування державно-конфесійної політики став Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації» (1991), який визначив принцип відокремлення церкви від держави, а школи — від церкви. Цей підхід закріплено у Конституції України (стаття 35) та підтримується більшістю громадян. У зв’язку з розвитком демократичних процесів виникла потреба в оновленні законодавчих підходів, що зумовило появу проєкту «Концепції державно-конфесійних відносин» у 2004 році, а також внесення змін до інших нормативних актів, зокрема Закону України «Про засади внутрішньої і зовнішньої політики» (2010).
      Паралельно з формуванням бази актуалізувалося питання повернення релігійним організаціям майна, відібраного за радянських часів. У процесі цього виникали конфлікти між релігійними громадами. 
      У структурі державного управління релігійною сферою від початку 1990-х років відбувалися зміни: функції з часом виконували різні органи — від Ради у справах релігій до Державного комітету у справах національностей та релігій. Нині цю роль виконує Департамент у справах релігій та національностей Міністерства культури України, до складу якого входять відділи, що займаються аналітикою, реєстрацією статутів та координацією взаємодії з релігійними організаціями [29].
       Упродовж певного часу в Україні спостерігалися позитивні порушення у сфері державно-конфесійної політики. На рівні офіційних документів влада декларувала програму доведення відносин із релігійними організаціями, було відновлено практику зустрічі Президента з Всеукраїнською радою церков і релігійних організацій, а також створено Експертну раду з питань свободи ради при Міністерстві культури.
       Втім згодом з'ясувалося, що такі кроки мали більшого формального характеру. Уряд лише не визнав Церкву повноцінним соціальним партнером, а й посилив адміністративний тиск на її діяльність. також, наприкінці 2012 року без обговорення з релігійною спільнотою були внесені зміни до Закону України «Про свободу совісті та релігійні організації», що ускладнило конфесійні відносини. Це стало проявом розбіжностей між намірами влади й очікуваннями церков. Схожа ситуація виникла й після Указу Президента №24 від 12 січня 2011 року, яким доручалося розробити нову редакцію вашого закону, тоді як у щорічному посланні до Верховної Ради наголошувалося про необхідність першого затвердження Концепції державно-церковних відносин [35]. 
     Налагоджені державно-конфесійні відносини є елементом процесу у побудові демократичної держави, який має гарантувати реалізацію кожного громадянина на свободу совісті. Водночас вони сприяють розвитку громадянського суспільства, оскільки релігійні організації, окрім виконання духовних функцій, активно беруть участь у соціальному, культурному та освітньому житті країни, виступаючи повноцінними суспільними інституціями.
       Разом із цим рівнем свободи совісті та характер взаємодії між державою і церквою значною мірою залежать від чіткої, загальної державної політики у сфері релігії. У багатьох конфесійних середовищах України, навіть де найбільша релігійна конфесія — православна — представлена ​​кількома, така політика має особливу увагу. Однак останнім часом між офіційними заявками влади про діалог і партнерство з релігійними спільнотами та реальними діями дедалі більше розбіжності. Це породжує нестабільність і зростання напруженості у сфері державно-конфесійних відносин, що, на думку експертів і релігійних діячів, негативно впливає на наближення до кризи [36].
       Сучасна держава не може розглядатися як автономна та самодостатня структура, позбавлена зв’язку з іншими суспільними інститутами. Зокрема, важливим чинником, що впливає на її розвиток, є релігія, яка втілюється через діяльність церков та релігійних організацій. Їх взаємовідносини з державою формуються в контексті ширших соціокультурних процесів і, як правило, відображають загальний стан суспільства, його ціннісні орієнтири та світоглядні домінанти.
     Державно-конфесійні відносини є динамічним явищем, що зазнає трансформацій під впливом як внутрішніх, так і зовнішніх чинників. У період постмодерну спостерігається тенденція до ослаблення традиційних релігійних структур, водночас держава часто прагне заповнити цей вакуум, впроваджуючи нові форми символічної легітимації, наприклад, через формування елементів «громадянської релігії». Такі процеси можуть набувати різних форм: від культу національної єдності до персоніфікованого культу державних лідерів, що характерно для авторитарних і тоталітарних режимів.
      У цьому контексті особливої актуальності набуває дослідження ціннісної природи державно-конфесійних відносин, а також аналіз того, наскільки релігія, культура та держава можуть співіснувати на засадах взаємоповаги, толерантності та партнерства. Усвідомлення спільної історичної основи та духовного підґрунтя сприяє гармонізації цих взаємин і створенню ефективної моделі співпраці між державою і релігійними організаціями в умовах демократичного суспільства [36].
     Отже, становлення ефективної моделі державно та релігійними органами влади в Україні вимагає оновленого, цілісного підходу. потенційно на демократичні засади чи законодавства, підтвердженої концепції державно- конфесійних відносин породжує фрагментарність рішень і послаблює довіру релігійних спільнот до держави. Формування стабільного і передбачуваного механізму взаємодії, заснованого на принципах діалогу, рівності й поваги до духовних переконань, є важливою умовою для розвитку громадянського суспільства, збереження та зміцнення демократичного порядку.

3.3. Міжнародний досвід досягнення балансу у сфері релігії

      У середині ХХ століття багато дослідників вважали, що зростання релігії втрачатиме свій вплив на суспільство, а в ХХІ столітті взагалі може зникнути як суспільне явище. Проте ці прогнози не справдилися. Навпаки, останнє десятиліття відзначається активним відродженням релігії, що дістало назву «релігійного буму». Відновлення ролі релігії помітне не лише в особистому житті людей, а й у політичному житті світової спільноти. На міжнародному рівні з'являються численні релігійні організації, зокрема: Організація Ісламського Співробітництва (колишня Ісламська конференція), Всесвітня Рада Церкви, Конференція Європейських Церков, Всесвітнє Братство Буддистів, Міжпарламентська Асамблея Православ'я та інші. Попри функції різних структур та всі ці функції забезпечують роль координаційних центрів релігійних громад і фактично виступають новими суб’єктами міжнародних відносин поряд із неурядовими організаціями [19]. 
   Особливо варто виділити діяльність Організації Ісламського Співробітництва, яка має міжурядовий статус і об'єднує наразі 57 країн. Це — друга за розміром міжурядова організація після ООН, також найбільша і найвпливовіша структура в ісламському світі. Її ключовими завданнями є посилення взаємодії між мусульманськими державами, координація їхньої участі в глобальних процесах та забезпечення сталого розвитку країн-членів [37].
     У період існування стародавніх середземноморських цивілізацій до появи християнства державне управління характеризувалося релігійно-політичним монізмом, тобто повним злиттям релігійної та політичної влади. Релігія була інтегрованою частиною державної системи, а духовна й світська влада часто концентрувалися в руках однієї особи — зазвичай монарха, якого розглядали як втілення божественного начала. Така єдність вважалася оптимальним інструментом укріплення державної влади, упорядкування соціальних процесів і збереження стабільності в суспільстві[24].
     Становище змінилося з виникненням християнства, яке принесло із собою дуалістичну модель, що декларувала розмежування духовного та світського. Проте на практиці релігія та політика продовжували залишатися тісно пов’язаними протягом століть. Суттєве послаблення цього зв’язку почалося лише в епоху Просвітництва, а особливо — після Французької революції, яка започаткувала інституційне відокремлення релігії від держави. У результаті було закладено основи світської державності, де жодна релігія не має офіційного статусу [36].
      Слід зазначити, що процес секуляризації охопив переважно країни з християнською традицією. У значній кількості неєвропейських держав цей процес не отримав аналогічного розвитку. Навіть у тих державах, де інституційно закріплено поділ релігії та політики, рівень їх фактичної взаємодії може суттєво відрізнятися залежно від національного контексту, історичних передумов та соціокультурних факторів .
       З особливою увагою в сучасному науковому дискурсі розглядаються феномени політичної релігії та громадянської релігії. Політична релігія створює сакралізований образ державної влади, функціонуючи як своєрідна альтернатива традиційній релігії, що має власну систему символів, ритуалів та цінностей. Це слід чітко відмежовувати від політизації релігії, яка передбачає використання релігійної риторики чи структури в інтересах політичної влади, не змінюючи при цьому релігію як систему. У такому випадку релігія виконує допоміжну роль, підпорядковуючись політичним цілям.
         Громадянська релігія — окреме явище, яке було концептуалізоване Ж. Ж. Руссо, а пізніше систематизоване у відомій статті Р. Белла «Громадянська релігія в Америці» (1967). Вона є системою символічних елементів — вірувань, ритуалів, історичних міфів і колективної пам’яті, які об’єднують політичну спільноту, не пов’язуючись із конкретною релігійною доктриною. В американському варіанті така релігія визнає Бога як символічну фігуру, а у французькому — взагалі не апелює до трансцендентного начала, зосереджуючись на світських цінностях і демократичних принципах.
     Сучасні держави щодо рівня інтеграції релігії в політику умовно поділяються на формальні (де-юре) та фактичні (де-факто) релігійні держави. До першої категорії належать ті країни, у яких релігія офіційно закріплена в конституціях або інших актах як державна чи привілейована. Це, зокрема, Велика Британія, Данія, Норвегія, Греція, Іран і Саудівська Аравія, де релігійні інституції можуть фінансуватись з бюджету, а представники певної релігії мають переваги у доступі до державних посад.Фактичні релігійні держави не декларують офіційної релігії на рівні законодавства, однак релігія відіграє у них визначальну роль у суспільному та політичному житті. Прикладами таких держав є Марокко, Алжир і Бангладеш, де, попри відсутність формального закріплення шаріату, його норми суттєво впливають на практику державного управління [36].
      Взаємини між релігією та політикою формуються через певні моделі розмежування сфер впливу, які відображають як формальні, так і інституційні особливості функціонування держави та релігійних організацій. У таких моделях жодна релігія не отримує офіційного статусу, натомість усі конфесії перебувають у рівних умовах. Держава, хоча й не має компетенції у релігійно-теологічних питаннях, визначає межі релігійної свободи та зміст релігійних явищ. Відсторонення держави від релігійних структур є проявом секулярності, що спирається на ідеї секуляризації — вилучення церковної власності та зниження впливу релігії на публічне життя Класифікація відносин між релігією та політикою з формально-правового аспекту грунтується на політичних та правових реаліях, формуючи різні моделі світської держави. Однією з них є цілком світська держава (наприклад, Франція), де секуляризм стає системою формальних і правових вимог. Іншою моделлю є інституційно світська держава (наприклад, Іспанія, Італія), в якій секуляризм проявляється через інституційні вимоги до структури та функцій державних органів [38].
      Цей процес, заснований на засадах лаїцизму (laïcité), зумовлений прогресом наукової свідомості й має на меті переміщення релігії до приватної сфери. Лаїцизм, що виник у Франції, вимагав усунення релігії з публічного простору, натхненний філософським принципом Etsi Deus non daretur (ніби Бога не існує), який лежить в основі світського підходу епохи Просвітництва. На основі цих ідей було сформовано модель світської держави, в якій публічна релігія вважається загрозою свободі, а її прояви мають бути обмежені індивідуальним самовираженням.
     Французька модель, закріплена Конституцією 1946 року, передбачає ідеологічний нейтралітет держави та переведення релігії у приватну сферу. Вона заснована на ідеях Великої французької революції, згідно з якими релігія сприймається як чинник, що перешкоджає прогресу суспільства, а тому підлягає стримуванню. Критики цієї моделі вказують на її жорсткість і дискримінаційний характер, зокрема, у випадках, коли деякі релігійні атрибути забороняються (наприклад, хіджаби для мусульманок), тоді як інші — допускаються. Недоліками вважають також ігнорування міжрелігійного діалогу та знецінення морального впливу релігії.
     Натомість німецька модель спирається на співпрацю між державою та церквою, визнаючи автономію релігійних об’єднань та їхню соціальну цінність. Держава не втручається у внутрішні справи релігій, але гарантує свободу їхньої діяльності за умови дотримання законодавства. На відміну від французької, ідеологічний нейтралітет тут не є антирелігійним. Американська ж модель прагне створити умови повної нейтральності, ізолюючи релігію від політики та забезпечуючи всіх конфесій без надання переваг жодній із них, що відповідає прагматичному характеру американського суспільства [37].
       Конвенція про захист людини і основоположних свобод (1950 року), ухвалена країнами Ради Європи відповідно до принципів Загальної декларації людини. Серед основних положень:
· Стаття 9 гарантує кожній людині свободу думки, совісті та релігії. Вона включає змінювати свої переконання, сповідувати релігію індивідуально чи колективно, публічно або приватно — шляхом богослужінь, навчання, виконання ритуалів тощо. При цьому обмеження можливі лише з метою охорони громадського порядку, здоров’я  або моралі.
· Стаття 14 забороняє будь-яку дискримінацію у здійсненні передбачених Конвенцією, зокрема за релігійною ознакою.
     Міжнародний пакт про громадянські і політичні права (1966 року), який Україна ратифікувала у 1973 році, також передбачає низку важливих положень щодо захисту релігійних прав:
· Стаття 2 зобов’язує держави забезпечувати всім рівні права, незалежно від релігії чи інших ознак.
· Стаття 4 дозволяє тимчасове обмеження окремих прав у разі надзвичайного стану, але забороняє дискримінацію за релігійною ознакою навіть у таких умовах.
· Стаття 18 гарантує свободу думки, совісті та релігії, включаючи змінювати свої переконання та сповідувати релігію індивідуально або спільно з іншими. Забороняється примус до прийняття певної релігії.
· Стаття 20 забороняє будь-яку пропаганду релігійної, расової чи національної ворожнечі, яка може призвести до дискримінації чи насильства.
· Стаття 26 проголошує рівність усіх перед законом і захист від дискримінації за будь-якою ознакою, включно з релігією[5].
Отже, обидва міжнародні документи визначають засади свободи совісті, рівності та заборони дискримінації, які є важливими для функціонування демократичного суспільства [33].
      Проблематика свободи світогляду та віросповідання завжди привертала увагу науковців усього світу та була предметом глибокого дослідження у світовій науці. Міланський едикт 313 року, виданий римськими імператорами Костянтином і Лікинієм. У ньому проголошувалася повна свобода для християн та представників інших релігій дотримуватися тієї віри, яку вони вважають для себе найкращою.
     У рішенні від 19 квітня 1993 року у справі «Коккінакіс проти Греції» наголошено, що свобода думки, совісті та віросповідання є фундаментальною засадою демократичного ладу. У політичному контексті ця свобода відіграє ключову роль у забезпеченні суспільного плюралізму, міжконфесійної толерантності та формуванні інклюзивної громадянської ідентичності. Вона має значення не лише для релігійних спільнот, але й для нерелігійних груп, що сприяє утвердженню балансу інтересів у багатоконфесійному середовищі. Цей підхід може слугувати базисом для розробки національної політики України у сфері релігійної свободи — зокрема щодо регулювання діяльності релігійних організацій, процедур їх реєстрації, припинення, а також подолання конфліктів між різними релігійними напрямами.
       Стаття 35 Конституції України визначає свободу світогляду та віросповідання як одну з основ демократичного ладу. У політичному вимірі це положення сприяє утвердженню ідеологічного плюралізму, забезпечує умови для мирного співіснування різних релігійних і нерелігійних світоглядів, а також формує основу для збалансованої державної політики у сфері релігії. Воно гарантує кожному громадянину можливість самостійно або колективно здійснювати релігійну діяльність чи, за власним вибором, не брати в ній участі, що є важливим чинником для підтримання суспільної стабільності та міжконфесійної злагоди.
       Свобода думки, совісті та релігії є фундаментальним принципом, визнаним на міжнародному рівні, що закріплений, зокрема, у статті 18 Загальної декларації ООН. У політичному контексті ця норма слугує основою для формування глобальних стандартів у сфері релігійної політики, сприяючи розвитку демократичних суспільств, у яких забезпечується ідеологічна різноманітність та рівність. Можливість змінювати власні переконання, обирати чи змінювати релігійну ідентичність, а також брати участь у релігійній діяльності як індивідуально, так і колективно, є важливим інструментом для реалізації особистої свободи та стабілізації політичних процесів у багатоконфесійному середовищі.
     У статті 18 Міжнародного пакту про громадянські та політичні права також йдеться про свободу думки, совісті та релігії. При цьому ніхто не може бути примушений до прийняття певної релігії чи переконань всупереч своїй волі.
     Також у статті 9 Конвенції про захист прав людини і основоположних свобод закріплено свободу думки, совісті та релігії. Це включає можливість змінювати свої релігійні переконання та практикувати їх публічно чи приватно, індивідуально чи у колективі, під час богослужінь, навчання та релігійних обрядів .       
     Декларація про права осіб, які належать до національних, етнічних, релігійних та мовних меншин, у статті 1 проголошує обов’язок держави забезпечувати на своїй території умови для збереження та розвитку культурної, релігійної та мовної самобутності таких меншин [34].
     Отже, Попри прогнози про занепад релігії, у ХХІ столітті спостерігається її зростаючий вплив у суспільстві та міжнародній політиці. Релігійні організації, зокрема Організація Ісламського Співробітництва та Всесвітня Рада Церков, стали активними суб’єктами міжнародних відносин. Історично релігія й політика були тісно пов’язані, однак ідеї секуляризму, особливо в християнському світі, зумовили поступове розділення цих сфер. Моделі взаємодії релігії й держави варіюються від жорсткого секуляризму (Франція) до співпраці (Німеччина) або нейтрального поділу (США).
Міжнародні документи гарантують свободу релігії як фундаментальне право людини. В Україні це право закріплене в Конституції (ст. 35) і забезпечує міжконфесійну рівність та толерантність. Такі правові гарантії сприяють релігійній безпеці та демократичному розвитку держави.

























ВИСНОВОК
        Баланс між релігійною свободою та релігійною безпекою є одним із ключових викликів для сучасної демократичної держави. Забезпечення можливості вільного світоглядного самовизначення громадян є не лише інституційною вимогою демократичного устрою, але й важливим компонентом політичної стабільності та розвитку. Водночас, держава зобов’язана гарантувати національну безпеку, попереджаючи використання релігійної риторики для деструктивної діяльності, екстремізму чи загроз політичному порядку.
      Досягнення оптимального балансу можливе лише за умов сталого діалогу між органами державної влади, релігійними інституціями та громадянським суспільством. Така комунікація сприяє збереженню ідеологічного плюралізму, забезпеченню інклюзивності для різних конфесій і світоглядів, а також протидії зовнішнім і внутрішнім викликам, які маскуються під релігійні переконання. Ефективна модель взаємодії вимагає прозорості рішень, відкритості державних структур до партнерства, недискримінаційного підходу та шанобливого ставлення до конфесійного розмаїття.
      Актуальність проблеми релігійної свободи та безпеки зростає в умовах глобалізації, міграційних процесів, культурних конфліктів та зростання міжконфесійної напруги. Ці явища трансформують політичне середовище, створюючи нові виклики для державної політики у сфері міжрелігійної взаємодії. Гарантування свободи вірувань не повинно ставати інструментом політичної дестабілізації чи загрозою для громадського порядку.
       У демократичних системах держава має виконувати подвійну функцію: з одного боку — захищати індивідуальну і колективну ідентичність громадян, створюючи умови для вільного існування та розвитку релігійних спільнот, а з іншого — оперативно реагувати на спроби інституційної деструкції під виглядом духовної діяльності. Особливо важливо зберігати нейтральність у релігійних питаннях, гарантуючи рівні умови для всіх конфесій і запобігаючи політичному фаворитизму.
       Реакція на виклики, пов’язані з релігійним радикалізмом чи фанатизмом, має бути виваженою: не репресивною, а превентивною, із залученням просвітницьких стратегій, міжрелігійного діалогу та інституційної співпраці з представниками традиційних релігійних організацій, які є носіями соціальної стабільності. Ефективна політична стратегія має ґрунтуватися на поєднанні безпекових механізмів із гуманітарною політикою.
       Формування культури взаємоповаги, релігійної терпимості та здатності критично оцінювати спроби використання релігії для досягнення політичних цілей — є пріоритетом для державної політики в галузі ідеологічної безпеки. У цьому контексті співпраця між державними структурами, релігійними громадами, освітніми інституціями та громадським сектором стає ключовим ресурсом для зміцнення національної єдності та громадської довіри.
     Не менш важливим є врахування історичного досвіду, в якому релігія виступала як чинник як інтеграції, так і конфлікту. Сучасні демократичні держави, дотримуючись принципів секуляризму, прагнуть чітко розмежувати релігійні та державні інституції, що дозволяє уникнути домінування будь-якої духовної сили у політичному процесі, зберігаючи водночас відкритість до релігійної присутності в суспільстві.
       У світлі сучасних викликів — появи деструктивних культів, фанатичних угруповань, використання релігійної символіки у маніпулятивних або терористичних цілях — політична система має розвивати інструменти моніторингу релігійного середовища. Однак це повинно здійснюватися не через контроль, а через партнерство, просвіту та стратегічний діалог із тими інституціями, що демонструють лояльність до принципів суспільної злагоди.
       Таким чином, забезпечення релігійної свободи не суперечить концепції релігійної безпеки, якщо підходити до цього питання з позицій стратегічної рівноваги, інституційної відповідальності та демократичних цінностей. Релігія може стати важливим ресурсом для формування колективної ідентичності та моральної єдності, якщо функціонує в умовах відкритості, відповідальності й міжконфесійного миру.
       На завершення варто підкреслити, що ключовими факторами створення стійкого релігійного простору є: ефективне управління, залучення громадських ініціатив, культура політичної толерантності, доступна освіта та чітке усвідомлення ролі духовності в суспільному розвитку. У такій системі релігійна свобода та безпека не протиставляються одна одній, а взаємодоповнюють одне одного, забезпечуючи сталість державного розвитку.


























СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ

1. Бабій М. Свобода віри в сучасному ісламі: концептуальні засади та практичний вимір. Українське релігієзнавство. 2010.  Спецвипуск С. 107–113.
2. Васильченко О. П. Взаємодія держави та релігійних інститутів як прояв принципу толерантності. Проблеми становлення правової демократичної держави. 2021. № 1. С. 1–5. URL: http://www.sulj.oduvs.od.ua/archive/2021/1/3.pdf
3. Війна і Церква. Церковно-Релігійна ситуація в Україні 2022р. Соціологічне дослідження. Київ : Центр Разумкова. 2022.  URL: https://razumkov.org.ua/images/2023/02/13/2022_Religiya_SITE.pdf
4. Вовк Д.О. Право і релігія: загальнотеоретичні проблеми співвідношення: монографія. Харків: Право, 2009. 180с.
5. Дика С.А. Міжнародно-правові стандарти прав людини: проблематика визначення понять і видових характеристик. Правова реальність у трансформаційних умовах розвитку сучасної держави: матеріали міжнар. юрид. наук.-практ. конф. «Актуальна юриспруденція», м. Київ, 28 лютого 2018 р. К.: Центр учбової літератури, 2018. С. 16–19.
6. Закон України «Про основи національної безпеки України».  URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/964-15#Text
7. Закон України «Про свободу совісті та релігійні організації».  URL: https://ips.ligazakon.net/document/T098700?an=1
8. Княжицький М. Національна безпека – підстава для заборони російської церкви в Україні.  URL: https://espreso.tv/natsionalna-bezpeka-pidstava-zaboroni-rpts-v-ukrain
9. Конституція України: від 28.06.1996 р. № 254к/96-ВР : станом на 1 січ. 2020 р.  URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/254к/96-вр#Text
10. Концепція державно-конфесійних відносин як інструмент оптимізації релігійної політики в Україні.  URL: https://niss.gov.ua/doslidzhennya/gumanitarniy-rozvitok/koncepciya-derzhavno-konfesiynikh-vidnosin-yak-instrument
11. Кравцова М. О., Дацюк Т. К., Філіпенко О. І. Правові гарантії свободи совісті та віросповідання в Україні. Теорія та історія держави і права.  URL: http://apnl.dnu.in.ua/5_2021/3.pdf
12. Ломака І., Микитин А. Релігійна складова національної безпеки держави. Вісник Прикарпатського університету. Серія: Політологія. 2024. Вип. 19.  URL: https://doi.org/10.32782/2312-1815/2024-19-13
13. Максим Паращевін. Релігія в Україні: траєкторія інституційних змін: монографія. Київ : Ін-т соціології НАН України, 2017.  362 с.
14. Мельничук О. П. Міжнародно-правові стандарти забезпечення прав людини у сфері релігії. Право та державне управління.  2019.
15. Міщук А., Міщук М. Релігійна безпека України. Вісник Прикарпатського університету. Серія: Політологія. 2024. Вип. 17. С. 10.  URL: https://doi.org/10.32782/2312-1815/2024-17-19
16. Мякінченко І. О. Державно-конфесійні відносини в період незалежності України. Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51. С. 6.
17. Пайда Ю.Ю. Еволюція підходів до регулювання права на свободу світогляду та віросповідання у юридичній науці. Науковий вісник Дніпропетровського державного університету внутрішніх справ. 2019. С. 33–40.
18. Палінчак М.М., Галда П.П., Лешанич М.М. Релігійний фактор у міжнародних відносинах: Навчальний посібник. Ужгород: Поліграфцентр "Ліра", 2015. – 296 с.
19. Предко О. І. Релігійна безпека/небезпека: можливості та загрози у сфері державно-церковних відносин. Культурологічний альманах. 2025. Вип. 1 (13). С. 7.  URL: https://almanac.npu.kiev.ua/index.php/almanac/article/view/532/495
20. Предко О.І. Релігійна безпека в Україні: соціальні контексти ідентифікації. Київський національний університет імені Тараса Шевченка. 
21. Про захист конституційного ладу у сфері діяльності релігійних організацій : Закон України від 20 серпня 2024 року № 3894–IX.  URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/3894-IX#Text
22. Про свободу совісті та релігійні організації : Закон України від 23.04.1991 р. № 987-XII  URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/987-12#Text
23. Рабінович П.М. Міжнародні стандарти прав людини: властивості, загальне поняття, класифікація. Вісник Національної академії правових наук. 2016. № 1 (84). С. 19–29.
24. Релігійний чинник у міжнародних відносинах: Навчальний посібник / М. М. Палінчак, Рудольф Кухарчик, Д. М. Стеблак, В. В. Пупена. Ужгород: Поліграфцентр “Ліра”, 2020. – 240 с.
25. Релігійний чинник у процесах націє- та державотворення: досвід сучасної України. Монографія. К.: Інститут політичних і етнонаціональних досліджень ім. І.Ф. Кураса НАН України, 2012. – 272 с.
26. Релігія і політика. URL: https://studies.in.ua/politologiya-yarosh/876-tema-12-relgya-poltika.html
27. Свобода релігії та віросповідання в Україні в контексті дотримання міжнародних стандартів з прав людини та основних свобод. За ред. Володимира Яворського. Українська Гельсінська спілка з прав людини, МГО Центр правових та політичних досліджень «СІМ». Харків: Фоліо, 2005. – 92 с.
28. Свобода світогляду і віросповідання: практика Конституційного Суду України / упоряд. С. Головатий. Київ: Конституційний Суд України, 2022. – 448 с. URL: https://ccu.gov.ua/storinka-knygy/4210-svoboda-svitoglyadu-i-virospovidannya
29. Сергієнко Г.Л. Роль конституційно-правового регулювання відносин держави і релігійних організацій у гарантуванні свободи віросповідання в Україні: дис. … канд. юрид. наук. Харків: Національна юридична академія України імені Ярослава Мудрого, 2004. С. 56.
30. Фасій Б. В. Національна безпека і права людини: баланс між свободою та захистом. Національні інтереси. 2024. 4(4). С. 112–118.  URL: http://perspectives.pp.ua/index.php/niu/article/view/16169/16241
31. Філіпович Л. О. Сучасні виклики для України в сфері релігійної безпеки. Вісник Прикарпатського університету. Серія: Політологія. 2024. Вип. 34. С. 210–220. – URL: https://religio.org.ua/index.php/religio/article/view/1534/1512
32. Філоненко Л. Взаємозв’язок релігії та права: теоретико-правовий аспект. Наукові праці студентів юридичного факультету Тернопільського національного економічного університету.  URL: http://dspace.wunu.edu.ua/bitstream/316497/40576/1/45.pdf
33. Хаустова М.Г. Міжнародні стандарти в контексті євроінтеграційних процесів в Україні. Вісник Національної академії правових наук України. 2017. № 2 (89). С. 43–51.
34. Шевчук С. Судовий захист прав людини: практика Європейського Суду з прав людини у контексті західної правової традиції. К. : Реферат, 2010. – С. 385. 
35.  Bellah R. N. Civil Religion in America / Robert N. Bellah // Religion in America. – 1967. – Vol. 96, No. 1. – P. 1–21. URL:https://direct.mit.edu/daed/article/134/4/40/27373/Civil-religion-in-America?utm_source=chatgpt.com
36. Böckenförde E.-W. Wolność – państwo – kościół / E.-W. Böckenförde. – Kraków : Znak, 1994. – 308 с.
37. Chelini-Pont B. Is laicity the civil religion of France? [Electronic resource] / B. Chelini-Pont. – 2010.  URL: https://hal.science/hal-01435838/document

